یمی آئین قدرت ہے، یہی اسلوبِ فطرت ہے جوہے راہ عمل میں گامزن، محبوبِ فطرت ہے (اقبال)

ششابی مجلّه تسکیسل تبکلیسل جموں توی

ریاست کی علمی واد بی پیش رفت کانر جمان ششما ہی مجلّه

مرتبه پروفیسر( ڈاکٹر )شہاب عنایت ملک (مدیراعلیٰ)

شعبهٔ اُردوجموں یو نیورسٹی، جموں توی، جمول کشمیر

#### مجلس مشاورت

ڈاکٹر صغیرافراہیم ڈاکٹر علی جاوید ڈاکٹر محمد خواجہ اکرام الدین

### مجلس ادارت

۲ پروفیسرسکھ چین سنگھ شعبہ اُردؤ جموں یو نیورٹی ، جموں توی

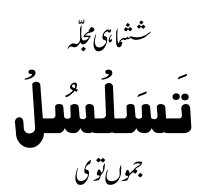
س- بروفيسرضياءالدين، شعبه أردوجمون بونيورسي، جمون توي

۳- ڈاکٹر محمدریاض احمد ایسوسی ایٹ پروفیسر شعبہ اُردو جموں یو نیورٹی جموں توی

۵۔ ڈاکٹر چمن لال بھگت،اسٹنٹ پروفیسر شعبہاُردوجموں یو نیورسٹی جموں توی

۲۔ ڈاکٹرعبدالرشیدمنهاس اسٹنٹ پروفیسرشعبہاُردوجموں یو نیورشی جموں توی

2- ڈاکٹر فرحت شمیم اسٹنٹ پروفیسر شعبہ اُردوجموں یو نیورٹی جموں توی



شاره: ۳۸

جلد:۲۲

جنوري تاجون ڪا٠٢ء

مرتبه پروفیسر( ڈاکٹر )شہاب عنایت ملک (مدیراعلیٰ)

شعبهٔ اُرد و جمول یو نیورسٹی ، جمول توی ، جمول کشمیر

### جمله حقوق تجق شعبه أردوجمون يونيورسي جمون توى محفوظ

# ششابي مجلّه "نسكسك" جون توى

ISSN NO.2348-277X

قیمت فی شاره : ۱۰۰۰رویے

زرسالانه : ۱۵۰رروپ طابع وناشر : صدرشعبه أردوجموں يو نيورسٹی، جموں توی مرتبه رمد براعلی : پروفيسرشها بعنايت ملک کميون

كمپوزر : طارق ابرار، موبائل نمبر:9107868150 سرورق : مسعودا حمد

ڈیزائننگ \_ لے آؤٹ : قاسمی کت خانہ تالا ب کھٹیکاں جموں توی \_

موبائل نمبر:9797352280

مشمولات میں ظاہر کی گئیں آراسے مدیراعلیٰ یا شعبہ اُردوجموں یو نیورٹی کا ' متفق ہوناضروری نہیں ہے۔ 'دسلسل' میں شامل مضامین نقل یا ترجمہ کیے جاسکتے ہیں لیکن اس کیلئے مصنف یامد پراعلی یا ناشر کی تحریری اجازت لینا ضروری ہے۔

## عرضِ حال

شعبہ اُردو جموں یو نیورٹی میں اُردو کی معیاری تعلیم ، اُردو سکھانے اور اُردو کے فروغ کے لئے جواقد امات اٹھائے جارہے ہیں اس کی نظیر شاید ہی کہیں اور ملے گی ۔ اس شعبہ کی ایک روایت یہ بھی رہی ہے کہ اُردو کے بلند مرتبت شعراء واد باء کوشعبہ سیں دعوت دی جاتی ہے اوران سے توسیعی اورخصوصی خطبے دلوائے جاتے ہیں ۔ شعبہ اُردو جموں یو نیورٹی کی ایک خصوصیت یہ بھی ہے کہ بین الاقوامی اور قومی سیمینار ، کا نفرنسیں اور مشاعروں کے ساتھ ساتھ یہ شعبہ قد آور شعراء واد باء کے جشنوں کا اہتمام بھی کرتار ہاہے جن سے اساتذہ کے ساتھ ساتھ اسکالرس اور طلباء وطالبات بھی استفادہ کررہے ہیں ۔

کے ساتھ ساتھ اسکالرس اور طلباء وطالبات بھی استفادہ کررہے ہیں ۔

زینظر شارے میں متنوع موضوعات پر مضامین شامل ہیں ۔ ہمیں خوش ہے کہ قبر کاروں نے ہماراتعاون کیا اورا پی گراں قدر نگار شات 'دشلسل' کے لئے ارسال کیں ۔

قلم کاروں نے ہماراتعاون کیا اورا پی گراں قدر نگار شات 'دشلسل' کے لئے ارسال کیں ۔

قار کین اور قلم کاروں کے مشوروں کا انتظار رہے گا۔

(نوٹے: دشلسل' کے آئندہ شاروں کیلئے مضامین اس ای میل ایڈریس فرنوٹی ہے کہ سیار سیال کریں ) ورخوٹی ہیں اور ویلئے مضامین اس ای میل ایڈریس کے ساتھ سے کہ سیاراسال کریں ) ورخوٹی ہوں کے مشوروں کیلئے مضامین اس ای میل ایڈریس کیل ایڈریس کی مشاروں کیلئے مضامین اس ای میل ایڈریس کو کو کو میں ہوں کا معروروں کا انتظار رہے گا۔

شکریه پروفیسرشهابعنایت ملک(مدیراعلی)

### فهرست

صفحةنمبر نمبر عنوان شاره ا۔ ای میل اور بلاگ نگاری يروفيسرخواجه محمدا كرام الدين ۲\_ جامعاتی تحقیق:معیارومسائل ڈاکٹرآ فتاب احمآ فاقی سابه ریاست جمول و کشمیر کی پروفیسرشهاب عنایت اُردوشاعرات کے یہاں مزاحمتی عناصر ملک ۴۔ علامہ بی اور نقدِ انیس ڈاکٹرارشادحیدرآ باد ۵۔ عزیزاحد کی ناول نگاری ڈاکٹر محمدریاض احمہ ڈاکٹرعبدالغنی ۲۔ جمالیاتی تقید کاعلمبردار يروفيسرشكيل الرحمٰن: ايك جائزه ۔ محمد سین آزاد تحقیقی سرگرمیوں کے آئینے میں ڈاکٹر چمن لال ڈا کٹرعبدالرشیدمنہاس ۸۔ خوشتر مکرانوی کاشعری سفر 9۔ اقبال مجید کے افسانے۔ وجود کے باطن کاسفر ڈاکٹر فرحت شمیم انتظار حسین کاافسانوی ادب ہجرت کے کرب، محمد لطیف میر ماضی کی بازیافت اوراخلاقی اقدار کے زوال كاالميه اا به حیثیت مزاح نگار مجتبی حسین کامقام ومرتبه الطاف نقشبندی

|                         | 7                                             |    |
|-------------------------|-----------------------------------------------|----|
| محمدانور                | ذوقی ایک حساس فکشن نگار                       | 11 |
| محمدا شرف               | رياست کی چندا ہم خواتین افسانہ نگار           | ۱۳ |
| سنجيے كمار              | افسانهٔ' چوهی کا جوڑا''                       | 10 |
|                         | میں ہندی رسم ورواج کی عکاسی                   |    |
| جو گیندر سنگھ           | افسانهٔ'بھولا' میں کر داروں کا نفسیاتی مطالعہ | 10 |
| محرشکیل                 | افسانهٔ' سڑک جارہی ہے'' کا تنقیدی جائزہ       | 14 |
| ڈاکٹر محمرآ صف ملک تیمی | غالب كى ترقى پىندى                            | 14 |
| جاويدا قبال             | ممتازمفتی کار پورتا ژ'لبیک میری نظر میں       | 1/ |
| ڈاکٹر فیاض احمدرو نیال  | غالب اورتر قی پیندی                           | 19 |
| الطاف مير               | پریمی رومانی بحثیت شاعر                       | ۲• |
|                         | ''سنگ بیل'' کے آئنے میں                       |    |
| امتيازاحمدڈار           | غلام نبی فراق (ایک مخضر تعارف)                | ۲۱ |
| محمدارشاق               | ساحرلد هیانوی کی شاعری میں عصری آگھی          | 22 |
| رنجيت كمار              | ''سحرالبیان' دورِجد ید کے آئینے میں           | ۲۳ |
| مشاق احرصد نقى          | ڈاکٹرا قبال:فکروفلسفهٔ خودی                   | 2  |
| ڈاکٹر حسیب قبال قاضی    | موجوده دورمیں انٹرینٹ کا احوال                | 20 |
|                         | اور کتابوں کی گھٹتی اہمیت!                    |    |
| محمه شواق خان           | افسانه كفن اورآ خرى كوشش كاتقابلي مطالعه      | 27 |
| ليافت على               | سائنٹفک شخقیق کے مسائل اور طریقہ کار          | 14 |
| بلال احمدتا نترے        | جور ہی سو بے خبری رہی ۔ایک مطالعہ             | ۲۸ |
| جاويداحمرشاه            | خواتنین ناول نگاراورتا نیثی ڈسکورس            | 49 |
| شامده نواز              | ہندآ ریائی زبان اوراس کا ارتقاء               | ۳. |
|                         |                                               |    |

|                              | 8                                        |     |
|------------------------------|------------------------------------------|-----|
| اعجازاحر                     | اردوغزل كااجمالي جائزه                   | ۳۱  |
| ڈاکٹر جمیل احمہ کوہلی        | ر یاست کی پہلی غیرسرکاری انجمن           | ٣٢  |
| ڈاکٹر دل پذیر                | پروفیسرحامدی کانثمیری۔ بحثیت افسانه نگار | ٣٣  |
| محمنذير                      | پریم چند کےافسانہ' کفن' میں مزاحمتی لے   | ٣٦  |
| ڈاکٹر <b>محمر</b> ذاکر       | ,·•, • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 2   |
|                              | اُ نکی ایک تحریر کے پس منظر میں          |     |
| عمر فاروق                    | ساحرلدها نوى بحثيت فلمى شاعر             | ٣٧  |
| ڈاکٹر جاویداحم غل            | Pending                                  | ٣2  |
| شامده نواز                   | "<br>"باغ وبهار"ایک جائزه                | ٣٨  |
| ناصرحسين                     | کونیل کا تنقیدی تجزیه                    | ٣٩  |
| حباو يداحمه شاه              | كينڈاميںاردو كے فروغ میں                 | ۴٠, |
|                              | اشفاق حسين كارول                         |     |
| زبيراحمد                     | اُردو تنقید پر حاتی کے اثرات             | ۱۲۱ |
| ي المراجع                    | فكرميرتقي مير-ايك جائزه                  | 4   |
| ڈاکٹر الطاب <sup>حسی</sup> ن | پریم چند کے خطوط ادب اور زندگی کی تعبیر  | ٣٣  |
| ليا <b>ق</b> ت على           | حسرت موہانی کی سیاسی اور زندگی           | مام |
| Sunil Dutt                   | THE MIND AND THOUGHT OF KHALIL GIBRAN    | ra  |

### ای میل اور بلاگ نگاری

بروفيسرخواجه مجمرا كرام الدين ہندوستانی زبانوں کامرکز جوابرلعل نهر و يونپورسي ،نځې د ملي اردو میں مکتوب نگاری بڑی حد تک فارسی اور عربی مکتوب نگاری کے زیر اثر شروع ہوئی، تاہم دور حاضر کے برقی مکتوب (E-mail) کا سہرا اہل مغرب کی تکنیک پیند اختراعی ذہنیت کی دین ہے،ای،میل مراسله نگاری کی جدیدترین شکل ہے،مرسل اورمرسل الیہ کے مابین مراسلت اب برقی خط و کتابت میں تبدیل ہوگئی ہے، ماضی کی طرح بیہاں بھی مرسل (Sender) اور مرسل الیہ(Recipient)اورنفس مضمون جس کی ترسیل مطلوب ہوتی ہے، خط، چیٹھی اور مکتوب کی جگہ E-mail کی اصطلاح رائج ہے، البتہ یہاں نامہ براور قاصد سے کلیتہ نجات حاصل کر لی گئی ہے۔اس کے ساتھ اخفائے راز کا خدشہ اور قاصد سے رقیبانہ تر ددنے بھی دم توڑ دیا ہے، ڈاکیہ آیا، ڈاک لایا، جیسے خوشگوارا حساس نے بس راستہ بدلا ہے۔اب نہ نظام ڈاک کی صعوبتیں ہیں اور نہ ڈاک کھونے کا خوف،اگر مرسل نے میل کر دیا ہے تواس کی ترسیل کو بھی Send میں جا کرمعلوم کیا جا سکتا ہے اور مشینی ڈا کیہ آپ کوفوراً مطلع بھی کردے گا کہ آپ کامیل بخو بی ہدف تک بہنچ چکا ہے۔اب ہفتوں ، مہینوں کا انتظار چہ معنی دارد؟ اب وصل ہی وصل ہے، منٹوں، سکینڈوں میں شکی مطلوب کا میسرآنا کیاہے؟ محسوں ہوتا ہے کہ ہم' کھل جاسمسم' کے عہد میں سانس لے رہے ہیں اور ہتھیلیوں میں ساجانے والا Mouse آپ کی انگشت کے اشارہ کا غلام ہے، آپ نے حکم د بااورم ادبرآئی۔

البتة شاعر كابيا شاره كه ع

خط كامضمول بھانپ ليتے ہیں لفا فیدد مکھ كر

کی صورت بدل گئی ہے۔لفافہ بند مراسلے ماضی کی روایات کا حصہ ہوتے جارہے ہیں اور ہجر سے بھی بڑی حد تک نجات مل گئی ہے، برقی عہد میں لفافہ دیکھ کر مضمون بھانپ لینے کا تصور بھی محوبہ وتا جارہا ہے۔اب نہ لفافے کی ضرورت ہے اور نہاس مشاقی کی جو بادی النظر میں مضمون آفرینی کا پار کھ ہو بلکہ برقی مکتوب میں آپ مضمون کا پیتہ محض Subject Line دیکھ کرلگا سکتے ہیں۔

ای میل کا نظام دراصل دورحاضر کی برق رفتار زندگی کا استعارہ ہے۔ یہ نظام ''عزیزی القدر ، پیارے بابو فلاں — کو معلوم ہو' والی فراغت کو محض جناب والا (Hello, Hi) کا مخضر اور برمحل پیانہ دینا چاہتا ہے، ویسے زندگی سے بھر پورخطوط لکھ کر فالب نے اپنے عہد میں آ داب و القاب اور عبارت آ رائی کے کفر پرضربیں لگائی اور 'المکتوب نصف الملاقات' کے محدود پیانہ کی تنقیص کرتے ہوئے خط کو' مکالمہ' بنانے کی عملی کوشش کی ۔ غالب کے متاخرین میں اس کے گھرے اثرات مرتب ہوئے، سرسید نے محن الملک کے نام ایک مکتوب میں لکھا کہ

''…… جس قدر خوشی آپ کے عنایت نامے پہنچنے سے ہوئی بیان نہیں کر سکتا۔ یہ مقولہ کہ'' الخط نصف الملا قات'' غلط بلکہ پوری ملاقات کا لطف ہوتا ہے ۔….''۔

سرسید نے صنف مکتوب میں اسلوب، خلوص اور صدق و وفا کی بنا پر مکتوب کو پوری ملاقات کا حاصل بتایا تا ہم آج کے ہائی ٹیک عہد میں برقی مکتوب کے پہلو بہ پہلو دوسری معاون تکنیک (ویب کیمرہ اور ٹیلی فون) نے بدیہی ملاقات کو حقیقت سے قریب ترکر دیا ہے۔ تکنیک کی اس کلیت (Totality) نے ہجرکی کلی تر دید کر کے محض وصال کے تصور کو پائدار کیا ہے اور یہ بھی کچھ آج کے تکنیکی ترقی کا فیضان ہے۔

نظام ای میل میں Attachment کی سہولت نے اس کی افادیت میں ناگزیراضافہ کیا ہے۔ برقی خط کے ساتھ کوئی الیکٹرانک فائل ، فولڈر، تصویر، ویڈیو، مضمون حتیٰ کہ پوری کتاب بھیجی جاسکتی ہے۔

قدیم ڈاک کی محدودیت کے علی الرغم برقی ڈاک میں ایک خط بیک وقت ایک سے زائد افراد کو بھیجا جاسکتا ہے۔ میل پاتے ہی مرسل الیہ کو معلوم ہو جائے گا کہ یہ خط/میل اس کے علاوہ اور کن لوگوں کو بھیجا گیا ہے۔ اگر مرسل میل بھیجتے وقت بیرچا ہتا ہے کہ میل کئی افراد تک ایک ساتھ پہنچ کیکن مرسل الیہ کو معلوم نہ ہو کہ یہ میل اس کے علاوہ اور کن لوگوں کو بھیجا گیا ہے تو اس کی سہولت بھی موجود ہے۔ مرسل الیہ کے علاوہ بقیدای میل ، پنة Bcc گیا ہے تو اس کی سہولت بھی موجود ہے۔ مرسل الیہ کے علاوہ بقیدای میل ، پنة مختی ہوگا۔

برقی مکتوب میں تزئین و آرائش اور عبارت کو مختلف رنگوں میں سجا کر پیش کرنے کی پوری گنجائش موجود ہوتی ہے۔ سارے رنگ (Multi Colour) دستیاب ہیں۔ مطلوبہ حرف ، لفظ ، جملہ ، پیرا گراف یا گوشہ کواپنے پیند کے رنگ میں رکھا جا سکتا ہے۔ کسی اہم مکتہ، حرف ، لفظ یا عبارت کو اس کی اہمیت کے پیش نظر جلی حروف (Bold Face) ، خط منحنی (Italics) یا اضیں خط کشید (Underlined) کیا جا سکتا ہے۔ ان کا مجم مشینی کتاب وغیرہ یعنی وہ جملہ سہولیات (Facilities) مہیا ہیں جو مشینی کتابت کے اس دور میں شعبہ طباعت کو حاصل ہیں۔

الیکٹرانک میڈیا کے اس انقلا بی عہد میں برقی خط ان سبھی خصائص اور امتیازات کا حامل ہے جنھیں مکتوب کے فئی اور صنفی سیاق میں دیکھا اور محسوں کیا جاتا رہا ہے، البتہ ادبی نقطۂ نظر سے ان مراسلوں کی قدر وقیمت وہی ہے جوقد ماء کے خطوط کی ہے؟ پیغور طلب پہلو ہے، چونکہ فی زماننا اس کا وسیع تر استعال کاروباری نقطۂ نظر سے ہورہا ہے، اب اہل ادب اگر اس متمول ذریعہ ترسیل کا رخ کرتے ہیں تو اس کی ادبی تاریخی ، ساجی اور سوائحی

12 حیثیت بھی دو چند ہوگی اور پھران مکتو باتی سر مایی کی تحفیظ پر بھی غور وفکر کا سلسلہ شروع ہوگا۔ بلاگ نگاری برقی مکتوب نویسی کی ترقی یافته شکل ہے۔الیکٹرانک میل کے حدود متعین ہیں، پیمخض دوافراد کے مابین خط و کتابت کا میڈیم ہے۔مخصوص یاس ورڈ کی بنایر پیرغیر شراکت داران تحریر ہے۔جس کاحق مرسل اور مرسل الید کے پاس محفوظ ہوتا ہے،اسی لیے اس کا کینوں بھی محدود ہے، بلاگ نگاری غالبًا ای میل سٹم کیطن سے نگل ہے اور وسیع دائرہ کاراورمعنویت کی حامل ہے۔خدوخال ،فنی اورصنفی خوبیاں بھی تقریباً مکتوب ہی ہیں البتہ غیرمقفل (Unprotected) ہونے کی وجہ سے اس کی صورت جو پال کی سی ہوگئی ہے جہاں دنیا بھر میں بیٹھےلوگ متعین موضوع پراظہار خیال کرتے ہیں ، دوسرے کی باتوں کی تائیدکرتے ہیں۔اختلاف رائے کی صورت میں اس کا اظہار کرتے ہیں اوراینی حمایت میں دلائل دیتے ہیں۔ دورجد پد کے اس مٰدا کراتی فورم کووکی پیڈیا Blogging سے تعبیر كرتائ \_اس كے الفاظ میں

"بلاگ ایک مباخاتی یا معلوماتی سائٹ ہے جو World Wide Web پرشائع ہوتا ہے،اس کے مشمولات وہ مرسلاتی آراء ہیں جو دنیا بھر کے قارئین کسی مخصوص بحث یا موضوع برنفس موضوع ہے اتفاق یا عدم اتفاق کی صورت میں ظاہر کرتے ہیں۔'' یہ مراسلاتی آراء کمپیوٹر اسکرین پر تاریخی ترتیب سے ظاہر ہوتی ہیں، لیعنی جو مرسلہ(Post)سب سے تازہ ہوگا وہ ترتیب میں سب سے پہلا ہوگا۔ 2009ء تک بلاگ صرف فر دواحد کے کام تک محد ود تھا۔ بسااوقات اس میں ایک سے زائدلوگ بھی شریک ہو حاتے تھے اور بیشتر ان کے موضوعات متعین ہوتے تھے ، حالیہ دنوں میں اس تصور نے (MBAs (Multi-Blogsauthor کی جانب پیش رفت کی، جس میں مصنفین کی بڑی اکثریت نے حصہ لینا شروع کیا اورکسی نکتہ پر مذاکرہ کیا بعد میں اس بحث سے حاصل شده نتائج، خیالات اور بیش فیمتی آراء سے غیر ضروری مواد کی قطع و برد (Editing) ہوئی اوراسے کتابی ،ای کتابی شکل میں محفوظ کرنے کا سلسلہ چل نکلا۔اخبارات ورسائل، جامعات، فلا کی اور رفا ہی ادار ہے اور دوسر ہے شعبہ زندگی سے لوگوں نے اس میں اس قدر شرکت کی کہ اب برقی شاہراہ پر Blog traffic کا مسئلہ پیدا ہونا شروع ہو گیا ہے۔ Twitter اور دوسر ہے MABs نظام نے MABs اور یک مصنفی بلاگ Single-author blogs) کو ساجی میڈیا فورم بنانے میں بڑی مدد بہم پہنچائی ہے۔

Web publishing نے دہائی میں بلاگ کی ترقی اور اس کی مقبولیت نے 90 کے دہائی میں بلاگ کی ترقی اور اس کی مقبولیت نے tools کے تصور کو بڑھاوا دیا جس کی بدولت وہ لوگ بھی ندا کرہ نگاری اور مباحثہ نگاری کا حصہ بنے جو کمپیوٹر تکنیک سے ناواقف (Non-technical)) تھے، جبکہ اس سے قبل مرسلہ (Post) کو فدا کر اتی فورم میں شامل کرنے کے لیے HTML اور FTP جیسی کمپیوٹر تکنیک کی جا نکاری ضروری خیال کی جاتی تھی۔

نیٹ پر دستیاب تمام بلاگ کا Interactive ہونا لاز می نہیں تاہم بیشتر اچھے بلاگر اشتراک پیند (Pro-interactive) ہیں، وہ چاہتے ہیں کہ زائرین ان کے بلاگ تک ہنچیں اوران کے میاحثہ میں شریک ہوں اوراس بحث وموضوع سے متعلق Comments کنویل میں ارپی فیمی خیالات کا ظہار بھی کریں یا کم از کم بلاگ پر دستیاب Widgets کے ذیل میں اپنے فیمی خیالات کا ظہار بھی کریں یا کم از کم بلاگ پر دستیاب GUI کے وسط سے باہم اپنے خیالات پر مشمل مختصر پیغام (Message) ہی بھیج دیں۔ بلاگ کا یہی امتیازی پہلواسے دوسر سے Static Websites سے انفرادیت کا حامل بنا تا Networking کی ارتباط (Blogging) ساجی ارتباط (Social) کی ایک اہم صنف بن کرا بھرتی ہے۔

بلاگ متنوع مقاصد کی تکمیل کا ذرایعہ ہے، بہت سے بلاگز کسی خاص مضمون پر تبصر کے مہیا کرا تا ہے۔ بعض بلاگ آن لائن ذاتی روز نامچہ کا کام کرتا ہے، بعض بلاگ کسی مخصوص فردیا تمینی کی آن لائن تشہیر کی ذمہ داری نبھار ہاہے، ایک عمدہ بلاگ عبارت/متن، تصاویر، گراف، ایک بلاگ سے دوسرے بلاگ میں کنکس، ویب بہتے اور اپنے موضوع سے ہم گراف، ایک بلاگ سے دوسرے بلاگ میں کنکس، ویب بہتے اور اپنے موضوع سے ہم

14 آ ہنگ دوسر بے صحافتی مواد کا حامل ہوتا ہے۔ بہت سارے بلاگز کی مقبولیت دراصل قارئین کی ان قیتی خیالات کی مرہون منت ہیں جوانھوں نے بلاگ کے کسی مخصوص موضوع بردی ہوتی ہیں اور بیجھی ممکن ہے جب بلاگ قارئین کے تبصروں کے لیے شرکت دارانہ فارمیٹ کی سہولت سے مزین ہو، بیشتر بلاگ عبارت برمبنی (Textual) ہوتے ہیں جبکہ بعض آرٹ بلاگ تصاویر، ویڈیوتو بعض موسیقی (MP3 blogs) اورآ ڈیو (Podcats) پر مبنی ہوتے ہیں۔ماکرو بلاگنگ قدرے دوسری نوعیت کے بلاگز ہیں جن میں مختصرترین Posts کی ہی گنجائش ہوتی ہے۔ بلاگ کے اس افادی پہلو کے پیش نظر درس وتدریس کی دنیامیں اسے راہنما منابع (Resources Instructional) کی حثیت حاصل ہے۔ اورانھیں 'edublogs' سے موسوم کیا جاتا ہے۔

بلاگ پلس ڈاٹ کام کے 16 فروری 2011 کے سروے رپورٹ کے مطابق اس وقت پوری دنیامیں دستیاب بیلک بلاگ کی تعداد 156 ملین ہے جبکہ 13 اکتوبر 2012 کی ر پورٹ نے تقریباً 77 ملین Tumbler اور عالمی پانے پر دستیاب 56.6 ملین . World بلاگز کی نشاند ہی کی ہے۔

# جامعاتی شخفیق:معیارومسائل

دُاكِرُ آ فَيَابِ احْمِهُ فَا قِي

اردو تحقیق کی روایت بے حدمتمول اور تواں رہی ہے۔ ہمارے کلا سیکی شعرا نے نہ صرف اردوشاعری کی مضبوط و یا ئیدار بنیا در کھی بلکہ انھوں نے ایک لحاظ سے علمی ،لسانی اور تحقیقی فکر و دانش کا بھی ثبوت دیا ہے ۔ار دوتحقیق میں خان آرز و کوان معنوں میں تفوق حاصل ہے کہ انھوں نے اپنی تصنیف' دریائے لطافت' میں اردوزبان، قواعد، محاورات اورروز مر ، سے متعلق متندا ورمحققانه دلائل کی بنیاد پر بحث کی ہے۔علمی اورفنی رموز و نکات کے باب میں شیفتہ ، غالب اورا مام بخش صہبائی کی محققانہ بصیرت کا بھی اعتراف بجاطوریر کیا جاتا ہے۔ سرسید کے علمی و تحقیقی شعور کی بالید گی میں ان بزرگوں کی خدمات سے کسب فیض کونظر انداز نہیں کیا جا سکتا،جس کے نتیجے میں انھوں نے' آئین اکبری' اور' تاریخ فیروزشاہی' کی تھیجے متن میں زبان واملا کی درنتگی اور الفاظ کےصوری ومعنوی رشتوں کی نشاندہی، نقابل وتجزیے کی بنا پرکر کے معیاری متن کی اہمیت کا احساس دلایا۔اسی طرح آ ٹارالصنا دید کی ترتیب جسے استخراج نتائج کی پہلی باضابطہ کوشش قرار دی جاتی ہے،سرسید کی تحقیقی علمی بصیرت کی بین مثالیں ہیں۔ حالی شبلی اورمولوی ذکاءاللہ کے بیہاں استقرائی تحقیق کی بعض صورتیں ابھرتی نظر آتی ہیں۔ تحقیق کی روایت کے سراغ لگانے میں تذکروں کو بھی خاصی اہمیت دی جاتی رہی ہے جب کے واقعہ پیہ ہے کہ تذکروں میں جس طرح متضاد بیانات ملتے ہیں اور تذکرہ نگاروں نے جس طرح پلاحیل و حجت بعض بيانات كومن وعن قبول كيابي بحقيقي لحاظ سے اسے معتبر قرار نہيں ديا جاسكتا۔

یها یک مسلم حقیقت ہے کہ کسی زبان کی ترقی اور معیار کا تعین ،اس زبان میں ہونے والی تحقیقات اور ، استنباطِ نتائج کے اعتبار یر منحصر ہے۔ قدیم وجدیدمتن (Text) کی اہمیت اس کےاصل اور معیاری ہونے میں پوشیدہ ہے۔خواہ وہ کلا سیکی شعروا دب ہی کیوں نہ ہو کوئی بھی متن جب تک منشائے مصنف کے مطابق نہیں ہوتا اس وقت تک اسے اصل اور معتبر تسلیم کرناعلمی واد بی دیانتداری نہیں ۔اس لئے کہ تصانیف اورمتن پرمصنف کی اجارہ داری نہیں بلکہ یہ موجود اور آیندہ نسلوں کے علاوہ ملک وقوم کی میراث ہوتے ہیں۔ دنیا کا کوئی بھی متن یہ دعوی نہیں کرسکتا کہ مرور ایام کے تحت اس میں تغیر و تبدل نہیں ہوا ،البتہ اسے اس کی اصل حالت عطا کرنے میں اس زبان کے محققین اور ماہرلسانیات کا کردار کلیدی اور بنیادی ہوتا ہے ۔اس لئے ترقی یافتہ قوموں اور سائنسی شعبہ ہائے علوم میں محققین کواولیت حاصل رہی ہے۔شعروادب کے شمن میں بھی بیاعتراف میں کوئی باک نہیں کہ متون کی درنتگی اور کمشدہ ادبی سر ماے کی بازیافت، کےعلاوہ مختلف متون کو اغلاط سے پاک کرنے جیسی اہم ذمہ داری محققین کی رہین منت ہے۔ بیشمتی سے ہمارے یہاں تحقيق برتبهي بهي خاطرخواه توجه نه دي گي اور كوئي اييا تحقيقي اداره آج تك عملاً وجود ميں نه آسكا جہاں جدیدتر بیتی نظام ،عصری تقاضوں کے لحاظ کے ساتھ تحقیق ویڈوین کے فرائض انجام دیے جاتے ہوں ۔ ماضی قریب میں بعض ا داروں کی خد مات سے صرف ِ نظرنہیں کیا جا سکتا<sup>ً</sup> ـ تا ہم وہ بھی اجتماعی تحقیقی اسیریٹ پیدا نہ کرسکے۔ چندایک کا اصل مقصد مال ومنعفت کے سوا کچھ بھی نہیں۔ جب کہ حقیق ایک بے حدمشکل اور باضابطہ فن ہے ،اس کے اپنے تقاضے،اصول اورطریقهٔ کاریب \_اس کا بنیادی مقصد حق وصداقت کا قیام اورموجود ہلم میں اضافہ ہے ،اسے ادب کے بنیادی مقاصد کے حصول کااطلاقی ذریعہ کہنا چاہیے۔ دوسر لفظوں میں ادب میں حق گوئی ،صحت ِ اظہار ، تلاش حقیقت ، تنقیدی بصیرت ، گہرے ادبی ذوق اور علم میں اضافے کا دوسرانام دعقیق ''ہے۔ سائنس، طب، ساجی علوم اورد نیا کی مختلف زبانوں میں ہونے والی حیرت انگیز تر قیات دراصل تحقیق کی برکتوں کا ثمرہ

ہی ہیں۔

چنانچ آج مختلف علوم وفنون میں ترقی یافتہ ممالک اور قوموں کے معیار کے تعین میں ان کی تحقیق خدمات کو بڑی اہمیت حاصل ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ دینا کے مختلف شعبہ ہائے زندگی میں جو بھی ترقیاں ہورہی ہیں، انسانی زندگی کو جو بھی سہولتیں اور آسانیاں میسر ہیں ان میں تحقیق کے دخل سے انکارنہیں کیا جاسکتا۔

عہد رواں میں ہماری تمام تر ترجیحات و توجہات کا منبع و مرکز سائنس اور تکنیک ہیں۔اس کے اثرات زبان وادب پر بھی مرتب ہوئے ہیں اور زبانوں کی اہمیت میں غیر معمولی اضافہ ہوا ہے۔شعبہ لسانیات تو اب سائنسی بنیا دوں پر تجربہ گا ہیں قائم کررہے ہیں اور بین العلوم تقابلی اور تجزیاتی مطابعے پرخصوصی توجہ دی جارہی ہے اس نوع کی تبدیلی میں تحقیق کا دائرہ بھی خاصا وسیع ہوا ہے۔

یہاں بدلتے ہوئے معاشرے، عصر حاضر کے نقاضے اور بین الاقوامی رائج اصول کی پاسداری واضح ہے نئی اقدار کی روشنی میں ادبی ، تقیدی اور تحقیقی اقدار کے تعین میں سائٹفک ایروچان کے یہاں نسبتازیادہ نظرآتا ہے۔

یہاں اس کا اعادہ بھی ضروری ہے کہ آزادی کے بعد جامعاتی سطح پراردو کے شعبوں میں تحقیق وید وین کی جوطرح ڈالی گئی اوران شعبوں کی نگرانی وسریسی ایسے ہاشعورا دیا و اساتذہ کے ذمے رہی جوایے تحقیقی طریقہ کارمیں انھوں نے جہاں ایک طرف تحقیق کی اعلاروا بیوں کوقدر کی نگاہ سے دیکھا تو دوسری طرف جدید تقاضے اورا فکارونظریات کے لیے ان کے دروازے کھلے ہوئے تھے۔ یہی سب ہے کمحض شعراوا دیا کی شخصیت وتصانیف کی از سرنو بازیافت پرتوجہ نہ دی گئی بلکہ لسانی سطح پر تحقیق و تدریس کے ممل نے علم لسانیات کی اہمیت کا احساس دلایا۔ آزادی کے بعدلسانیات کوایک مستقل فن کی حیثیت حاصل ہوئی۔ جدید سائنسی آلات کے ذریعے زبان کی قدامت کا اندازہ لگانے کے طریقے علم میں آئے تحقیق میں نئ معلومات باتر جمانی کواہمیت دی گئی۔معروضی ذہن اور متنازع مسائل میں تمام پہلوؤں کو محوظ ،خاطر رکھتے ہوئے فیصلہ کرنے کا طریقہ اپنایا گیا ہے۔ نیز ادب میں تحقیق کے رجحان کے فروغ سے احتیاط کی عادت پیدا ہوئی ،اوراحتساب کی ضرورت کو محسوس کیا گیا۔اورسب سے اہم بات بیہ ہے کہ تقائق کی تفہیم تحلیل میں فن یارے کے حسن کو برقر ارر کھنے کی طرف توجہ دلائی گئی ہے۔اس شمن میں عبدالقادرسر وری،اختر اورینوی، خواچه احمر فاروقی ،نوراکحن باشمی ،نجیب اشرف ندوی ،سید اعجاز حسین ،مسعود حسن رضوی ، مسعود حسین خال، نذیراحمه، گبان چندجین، سیدمجمه حسنین، تنویراحمه علوی، نثاراحمه فاروقی، عبدالستار دلوی، سیده جعفر، ڈاکٹرخلیق انجم اور حنیف نقوی وغیرہ کے نام بطورِ خاص قابل ذ کررہے ہیں۔ان میں بعض کے یہاں مشرقی تحقیقی روایت کی پیروی کے پہلو یہ پہلو تحقیق کے جدیداورعصری تقاضے بدہی طور برموجود ہیں۔

یہ امر قابلِ ذکر ہے کہ بعد کو جامعاتی سطح پر تحقیق کی بجائے تقید ہماری توجہات

<u>19</u> وترجیجات میں شامل رہی ،ابتداً اردو تقید برمشر قی افکار وخیالات کواساسی حیثیت بھلے ہی حاصل ہولیکن یہاں بھی مغربی افکاروخیالات کے برتو سے انکارنہیں کیا جاسکتا۔ آج ہماری اد بی تاریخ کے اوراق مغربی تقیدی نظریات کے بروردہ ناقدین سے جربے بڑے ہیں۔اس میں کوئی شک نہیں کہ اردو تنقیداینے معیار ومیزان کے بنایر ہندستان کی دوسری ز مانوں کی تقید سے کہیں سواہے۔

یہا یک حقیقت ہے کہ موجودہ عہد میں اردوشعروا دب میں تخلیقی اور تنقیدی اعتبار سے خاصى ترقى ہوئى ہے، مختَّف تحريك ورجحان كى بدولت فكرى وفي سطى يرغير معمولى تبديلى درآئى ہے۔لیکن یہ بھی یادر کھنا ضروری ہے کہ علمی دنیا میں ترقی کا ثبوت وہ تحقیقی کام ہوگا جواس زبان میں ہور ہاہے۔اس نقطہ ُ نظر سے اردو کا دامن فی الوقت تقریباً خالی ہے۔علمی اور تحقیقی رسالے تو گویا ہمارے بیماں ہیں ہی نہیں، چندا یک ہیں بھی تو مجموی طور پر کوئی خاص تاثر قائم کرنے سے قاصر ہیں۔اس کی بڑی وجہ علمی اور تحقیقی مضمون لکھنے والوں کی تعدا دیکھوز یادہ نہیں۔اور جو ہیں ان میں محنت کی بجائے سہل پیندی کی کیفیت یائی جاتی ہے۔موجودہ دور میں علمی کام سے زیادہ اپنا نام چھیوانے ، بو بھٹتے 'ممتاز نقاد' کے عہدے سے سرفراز ہونے کی للک، مال ومنفعت نیزشہرت کی بلندیوں کوچھونے کی ہوس بھی ارو تحقیق کے دامن کوتنگ کررہی ہے۔

یہاں اس بات کا ذکر بھی ضروری ہے کتحقیقی اورا د لی مضامین کے دائر ہے بالکل الگ ہیں۔ پہفرق وامتیاز محض طریقہ کارمیں نہیں بلکہان کی زبان کے تقاضے بھی قدر مے مثلف ہوتے ہیں۔اد بی مضامین میں عبارت آ رائی اور زیب داستان کی پوری گنجائش ہوتی ہے جب کے تحقیقی مضمون میں اس کی قطعاً گنجائش نہیں ہوتی ۔ یہاں جولفظ لکھا جائے گا اس کے وہی معنی لیے جائیں گے جولغات میں اس کے تحت لکھے گئے ہیں محقق کو قدم قدم پر احتیاط کی ضرورت پیش آتی ہے۔ جب کتخلیقی اور تنقیدی نگارشات میں تاویلات عیب کی بحائے حسن میں شار کیے جاتے ہیں۔اس طرح اردو تحقیق کے تعلق سے یہ کہنا مناسب نہ ہوگا کہ گذشتہ چالیس برسوں میں تمام ترتر قیات کے باوہ جوداردو میں تحقیق کے اعلائمونے شاذ و نادر ہی نظر آتے ہیں۔ بلکہ جو بھی بڑے کام ہوئے وہ جامعات سے باہر ہی ہوئے ہیں۔ حقیقت تو یہ ہے کہ جہاں یو نیورسٹیوں میں معلومات اور دریافت کی فراوانی ہے وہاں ہمارے شعبوں میں ادبی ذوق کا فقدان ہے۔ جہاں جرات اظہار ہے وہاں احتیاط کم اور تحقیقی مواد اطمینان بخش نہیں۔ بعض ادیبوں کے یہاں ذہانت اور سن بیان کی کار فرمائی تو ہے لیکن تحقیقی صلاحیت اور اہم اور غیراہم میں امتیاز کا فرق معدوم ہے۔ ہمارے شعبے ان معتبر ادیبوں سے بھی تقریباً خالی ہو تھے ہیں جن کے تجرِ علمی سے طلبا اور اساتذہ دونوں معتبر ادیبوں سے بھی تقریباً خالی ہو تھے ہیں جن کے تجرِ علمی سے طلبا اور اساتذہ دونوں باعث ای موجودگی شعبے کے وقار کی ضانت تھی اور جن سے شرف تلمذ باعث اعزاز تصور کیا جاتا تا تھا۔

اردو میں ادبی تحقیقات دوسطے پہورہی ہیں۔ایک کا تعلق جامعاتی تحقیق سے ہے جب
کہ دوسراوہ کام جوارباب علم یو نیورسٹیوں سے باہر آزادانہ طور پر کررہے ہیں۔ تحقیق
کے ضمن میں سرکاری یا غیر سرکاری اداروں کارول بھی اطمینان بخش نہیں، مجموعی طور پر ہماری
یو نیورسٹیاں معیار کے اعتبار سے ، دنیا کی دوسو یو نیورسٹیوں میں بھی اپنی جگہ بنانے میں
ناکام ہیں۔واقعہ یہ ہے کہ ہم خالص سائنس یا خالص ادبی تحقیق کے خواہ جتنے بھی دعوے
کریں لیکن بغیر کسی افادی یا اخلاقی محرک کے ، بڑے مقاصد کی حصولیا بی سے محروم رہیں
گے۔ اعلی معیار ایک خاص فضامیں پروان چڑتا ہے۔اگر تحقیقی کام کرنے والوں کی قدرنہ
کی جائے اوران کے روشن مستقبل کی ضانت نہ دی جائے الیمی صورت میں تحقیق کا معیار

یہ بات بھی یا در کھنی چاہیے کہ موجودہ دور میں جامعات میں پی۔انچ۔ڈی میں داخلہ لینے والوں کی اکثریت ان لوگوں کی ہے جوعلمی یا تحقیقی تشکی کی سیرانی کے بجائے کچھ پابندیوں کے تحت ضرور تأسند لینے کے علاوہ کچھ بھی نہیں۔موجودہ دور میں ریسر چ کے نام پر ملنے والے وظیفے کی خطیرر قم بھی ایم۔اے کے بعد چند برسوں کے لئے سہی بے روزگار

کہلانے کی ٹیس کو کم کرنے کا ایک بہترین ذریعہ بھی ہے۔لیکن ان طلبا کا کیا قصور؟ ہمیں اپنی کوتا ہیوں اور کمزوریوں کا بھی اعتراف ضروری ہے۔اس لئے کہ جامعاتی تحقیق کا تعلق اساتذہ اور طلبادونوں کے تحقیقی کا موں سے عبارت ہے۔

اردومیں جو تحقیقی کام ہورہے ہیں اس پر خالص دریافت یا انکشاف کے نقطہُ نظر سے ان کی نوعتیں مختلف ہیں بلکہ تحقیق اور تقید آپس میں اس طرح گڈمڈ ہوگئی ہیں کہ اسے تحقیق کے بجائے تنقید، تجزیبہ یا تصرہ کہنا

زیادہ مناسب ہے۔ پھر موضوعات پر نظر ڈالی جائے تو ابھی تک ہم''حیات اور کارنامے' اور علاقائی ادیوں، شاعروں کی خدمات یا فرہنگ سازی کی حدود ہے باہر نہ نکل سکے ہیں، ہمارے موضوعات ہماری ساجی ،سیاسی یا عصری زندگی ہے کوئی تعلق نہیں رکھتے، کلا سیکی شعروادب ہے ہماری عدم دلچسی اور بے تو جہی کا بیعالم ہے کہ آج تک میر جیسے شاعر کے دیوان کو درست نہ کر سکے، ہماری حقیق منٹو کے ڈرامے اورافسانے میں امتیاز سے قاصر ہے۔ نصاب میں شامل متن اغلاط کا پلیندہ ہیں، موجودہ دورکوفکشن کا دورقر اردیا جا رہا ہے۔ کیا آج تک ہم ناول یا افسانے کی کوئی شعریات متعین کرنے میں کا میاب ہوئے ہیں؟ قومی سطح کا کیا شکوہ ہم نے شعبے بیا ہر کے تجربہ کا راسا تذیر مشتمل کوئی الی کمیٹی بنائی جوموضوعات کے انتخاب میں ہماری رہنمائی کرے اور تکرارِ موضوع برقد غن لگائے۔

یدایک نا قابلِ فراموش حقیقت ہے کہ فی الوقت جامعاتی سطح پرار دو حقیق کاسب سے بڑا اور بنیا دی مسئلہ ' تحقیقِ متن' اور ' تصحیح متن' کا ہے ۔ کلاسی اور متداولہ کلیات اور قصانف کوالحاقی اور غیر متنداشعار یا عبارت سے پاک کر کے اصل مصنف کے عین مطابق تصنیف کی شکل عطا کرنا بے حد ضروری ہے ۔ یہ ہماری بدشمتی ہے کہ اردو تنقید و حقیق کی تمام ترکامیا بیوں اور کا مرانیوں کے دعوؤں کے باوجود ہمارے پاس ابھی تک صحیح متن دستیاب نہیں۔ اس لئے یہ کہنا مناسب ہوگا کہ اس وقت ایسے ناقدین کی تعدادہ زیادہ ہے جن کا سارا کاروبار غلط متن کی تعییر وتشریح پر چل رہا ہے۔ محمد صن صاحب کے فظوں میں کہیں سارا کاروبار غلط متن کی تعییر وتشریح پر چل رہا ہے۔ محمد صن صاحب کے فظوں میں کہیں

تو' تقید کا یم اور غیر مستند، الحاقی کلام کی بنیاد پر بخشی ہوئی شہرتیں یا عاید کی ہوئی آم نامی دونوں فرضی اور بے بنیاد ہیں' الیں صورت میں ہماری کلا سی نگارشات کی تقید کا بڑا حصہ معروضی کی بجائے تاثر آتی ہی قرار دیا جائے گا۔ زبان اور طریقۂ کار میں بُعد کے باوجود تقید اور حقیق کا باہمی رشتہ آٹوٹ ،مضبوط اور پائیدار ہے بیدونوں ایک دوسرے کی بنیادوں اور دلیلوں کو معتبر اور مستند بناتے ہیں تحقیق میں استنباطِ نتائج بغیر تحقیق کے ممکن نہیں اور تقید انہی نتائج کی قدروں کا تعین کرتی ہے۔ یہاں شتے نمونہ از خروارے کے مصداق محض ایک مثال پراکتفا کیا جارہا ہے۔

اہلِ نظراس بات سے بخو بی واقف ہیں کہ مجنوں گورکھپوری نے میر کے تعلق سے جو مضمون''میراورا ہم'' لکھا،اس کی عمارت کی بنیاداس شعر پر قائم ہے؛

شکت وفتح نصیبوں سے ہے ولے اے میر مقابلہ تو دلِ نا تو اں نے خوب کیا۔ جب کہ بیشعر میر کے بجائے ایک غیر معروف شاعر امیر کا ہے اور اس سے مختلف ہے۔اس بات سے اندازہ لگا نامشکل نہیں کہ صحیح متن کی غیر موجودگی نقادکو کس طرح گراہ کر سکتی ہے اور قیاس کے صحرامیں بھٹنے پر مجبور کرتی ہے۔

جامعاتی سطح پرطلبا کے کام کی نگرانی کرنے والے اساتذہ کی تحقیق سے عدم دلچہی بھی بھی بھی مدتک مبتدیوں کے سامنے مسئلہ پیدا کرتی ہے۔ عام طور پرنگراں کا روبیہ ومشقانہ کے بجائے آ مرانہ ہوتا ہے جس کے سبب ریسرچ اسکالرآ زادانہ طور پر مطالعے کے بجائے مرانہ ہوتا ہے، جب نگراں کے نقطہ نظر سے مقالے کی ترتیب و قطیم کا فریضہ انجام دینے پر مجبور ہوتا ہے، جب کہ بیضروری ہے کہ ریسرچ اسکالرآ زادانہ طور پر اپنے مطالعے، دلائل اور دریافت کی بنا پر استنباط نتائے تک پنچے۔ البتہ نگراں یا دوسرے حققین سے صلاح ومشورہ لینا بھی ضروری ہے۔ ہمارے شعبوں کے ذاتی اور فروی اختلافات کسی سے پوشیدہ نہیں، یملمی یااد بی نہیں بیکہ خود غرضی اور ذاتی مفاد پر بنی ہے جس کے صدود اور اہمیت وافادیت کی روشی میں کرنا ہور ہے ہیں۔ ہر موضوع کا انتخاب اس کے حدود اور اہمیت وافادیت کی روشی میں کرنا

ضروری ہے۔ تحقیق میں کوئی حرف آخری نہیں ہوتا، ایک موضوع پر کئی کام ہو سکتے ہیں لیکن پیا ختساب لازمی ہے اس پراضا فہ کیا ہوایا چرفر ق وامتیاز کی بنیادیں کیا ہیں؟ اردومیں بہت اعلٰی پائے کالتمیری کام کم ہوا ہے نکتہ چینی، عیب جوئی اور خردہ گری زیادہ ہے لہذا اس طرف توجہ دینا ضروری ہے۔ بقول شمس الرحمٰن فاروقی:

''آج ہماری زبان پر کڑا وقت پڑا ہے۔اوراس کی وجہ سیاسی یا ساجی نہیں بلکہ خود ہم لوگوں کی سہل انگاری اور ہم میں غور و تحقیق کی کی ہے۔ آج اردو پڑھنے والوں کی تعداد روز بدروز بڑھر ہی ہے،اور یہ بھی غلط ہے کہ اردو پڑھے ہوئے تخص کو معاش نہیں ملتی۔ہمارا اصل مسلہ یہ ہے کہ ہمارے پاس اچھے پڑھانے والے نہیں ہیں۔ہم میں سے ہرایک کو جیسی بھی ٹوٹی بھوٹی ڈگری حاصل کر لینے اور پھر تلاشِ معاش کیلئے جوڑ توڑ میں لگ جانے کی جلدی ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔کہ ہماری یونیورسٹیوں میں تحقیق کی صورتِ حال ہمیں بے۔۔ ہمیں بے حد بنجیرگی سے درون بنی اور خود احتسانی کا تقاضا کرتی ہمیں ہمیں ہے۔۔۔ (اردود نیا،جنوری کاص ۱۵)

غيرمطبوعه

آ فتاب احمرآ فاقی، شعبه اردو، بنارس مندویو نیورسی، وارانسی

# علامه بلى اورنفذِانيس

ڈاکٹرارشاداحد،حیدر**آ** باد

امام الہندمولا نا ابوالکلام آزاد کا خیال ہے کہ انیس کے مرشیے اور غالب کی غرلیں،
یقیناً عالمی ادب کواردوشاعری کی دین ہیں۔ (1) مولا نا کا پیخیال ایک حقیقت کا اعتراف
ہے جسے انھوں نے قومی رہنما کی حثیت سے قوم کی ترجمانی کرتے ہوئے کیا ہے۔
مولا نا آزاد کا شارمعروف انیس شاسول میں نہیں ہوتا ہے لیکن وہ انیس شناسول کے امام،
علامیشلی کے خاص شاگردوں میں ہیں۔ (2) مولا نا آزاد نے پیا ظہار خیال غالب تقریب
کے موقع پر کیا تھا جس کے چند برسول بعد 1969ء میں غالب کی صدسالہ تقریبات منعقد
کی گئیں اور غالب شناسی کے عہدزریں کا آغاز ہوا۔ اسی طرح 1975ء میں اردو کے ایک
اور عظیم شاعر کو یاد کیا گیا یعنی میرانیس کی صدسالہ تقریبات کا انعقاد کیا گیا۔ ظاہر ہے اس
سطح پر ملی ہے، اس میں ان تقریبات کا نہایت اہم رول رہا ہے۔ انیس شناسی کی توسیع کے
سافیس شناسی کورو وی اور بین الاقوامی سیمیناروں میں انیس پر پیش کیے گئے مقالات، شائع شدہ
مضامین اور مستقل کتابوں کودیک میں تو واضح ہوگا کہ انیس شناسی کے شمن میں علامہ شبلی اور ان سے استفادے کے بغیرانیس شناسی کے
مواز نہ کوروایت ساز حیثیت حاصل ہے اور ان سے استفادے کے بغیرانیس شناسی کے
مواز نہ کوروایت ساز حیثیت حاصل ہے اور ان سے استفادے کے بغیرانیس شناسی کے
مواز نہ کوروایت ساز حیثیت حاصل ہے اور ان سے استفادے کے بغیرانیس شناسی کے
موان نہ کوروایت ساز حیثیت حاصل ہے اور ان سے استفادے کے بغیرانیس شناسی کے
موان نہ کوروایت ساز حیثیں۔ اس میں انہیں شناسی کے میں انیس شناسی کے اس میں کوری اضاف کی سائیں۔

شیلی نے جب مواز نہ لکھا تو انیس کا ذکر زبانوں پر بھی تھا اور معتبر تحریروں میں بھی۔ انیس کی شہرت بھی تھی اور مقبولیت بھی۔لکھنؤ کی وہ فضا کب کی ختم ہو چکی تھی جسے میرانشاء اللہ خان انشا کے قول نے کہ'' گرا شاعر مرثیہ گو ہوتا ہے'، پروان چڑھایا تھا۔ (3) یہ کارنامہ انیس کے مراثی نے انجام دیا تھا۔ چنا نچہ حالی لکھتے ہیں:''شعرا کے جرگے میں یہ مشہور ہے کہ بگڑا شاعر مرثیہ گواور بگڑا گویا مرثیہ خوال، مگرانیس نے اس قول کو بالکل باطل کر دیا۔''(4) لیکن حالی زمانے کی بد مذاقی کارونا بھی روتے ہیں کہ''اکثر ذاکر امام حسین علیہ السلام سجھ کران کا ادب کیا جاتا ہے۔ بہت سے لوگ ایسے بھی ہیں جوان کوصد ق دل سے یامخس اپنے فریق کی پاسداری اور دوسر نے فریق کی ضد سے صرف مرثیہ گویوں میں سب سے فالق اور افضل سجھتے ہیں۔لیکن ایسے بہت کم جو مطلق شاعری میں ان کو فی الواقع بیں اور انہیں ان کا مستقبل غیر نیتی معلوم ہوتا ہے۔شاید بہی وجہ ہے کہ اضوں نے صنف ہیں اور انہیں ان کا مستقبل غیر نیتی معلوم ہوتا ہے۔شاید بہی وجہ ہے کہ اضوں نے صنف مرشیے کا ذکر اپنے مقد مے میں باضا بط طور پرنہیں کیا بلکہ قصید سے کے ذیل میں کیا اور نے شعراکواس سے بعض رہنے کا یہ شعراکواس کے مرشیہ گوئی کی دل سے داد دیتے ہیں لیکن نئی دھن کے شاعروں کو ہر گزیہ صلاح نہیں طرز کی مرشیہ گوئی کی دل سے داد دیتے ہیں لیکن نئی دھن کے شاعروں کو ہر گزیہ صلاح نہیں دیتے کہ مرشیہ گوئی کی دل سے داد دیتے ہیں لیکن نئی دھن کے شاعروں کو ہر گزیہ مطلاح نہیں دیتے کہ مرشیہ گوئی کی دل سے داد دیتے ہیں لیکن نئی دھن کے شاعروں کو ہر گزیہ مصلاح نہیں دیتے کہ مرشیہ گوئی کی دل سے داد دیتے ہیں لیکن نئی دھن کے شاعروں کو ہر گزیہ ہے کہ مرشیہ گوئی کی دل سے داد دیتے ہیں لیکن نئی دھن کے شاعروں کو ہر گزیہ ہے کہ مرشیہ گوئی کی دل سے داد دیتے ہیں لیکن کا تا ہا کی دل سے داد دیتے ہیں لیکن کی دل سے داد دیتے ہیں لیکن کی دل سے داد دیتے ہیں لیکن کی دل ہے کہ در سے کہ در سے کہ در کی مرشیہ گوئی کی دل سے داد دیتے ہیں لیکن کی دل سے داد دیتے ہیں کی در سے کہ کر کی دل سے داد دیتے ہیں کیا اور کر کر ہیں کیا در کی در سے کر در کی میں کیا در کیا کہ کو کر سے داد دیتے ہیں کی در سے داد دیتے ہیں کیا در کر در کر کر کی در سے داد دیتے ہیں کیا در کیا کہ کو کر سے داد کیا ہے کہ کو کر سے داد کی کر سے در کر کر کے در کر کر کر کر کے در کر کی کر کر کے در کر کر کر کر کر

ماتی کے ان بیانات کے پیش نظر جلی اوران کے موازنہ پر لکھے گئے فاضلانہ مقالہ میں پر سید محمد عقیل کی اس رائے سے بجز اختلاف کوئی چارہ نہیں ہے کہ'…حاتی نے میرانیس پر لیگ سے بھے نہ کھو تھے۔ ہوسکتا ہے بیل نے بہیں سے میرانیس پر الگ سے بھے نہ کھو نہ لکھ سکے۔ ہوسکتا ہے شبلی نے بہیں سے میرانیس پر الگ سے لکھنے کا خیال کیا ہو۔اگر ایسا ہے تو 'موازنہ'ایک طرح سے حاتی کی توسیع ہے۔ (7) ظاہر ہے ایسا بالکل نہیں ہے یعنی 'موازنہ'انیس پر حاتی کے چھڑ ہے گئے مباحث کی توسیع کے ذیل میں محض ایک 'مستقل کتاب' نہیں ہے۔ شبلی کی موازنہ انیس پر یکسر مختلف تناظر اور رسائی کی کتاب ہے، جس نے انیس اور مرثیوں کی موازنہ انیس پر یکسر مختلف تناظر اور رسائی کی کتاب ہے، جس نے انیس اور مرثیوں کی جوئی کی قدرہ تیمت کی اوقعی تعین کر کے ادبی منظر نامے وقطعی طور پر تبدیل کر دیا اور اس طرح ہرنوع کی بد مذا تی کا سد باب کر دیا۔

۔ حاتی کی 'بادگارِغالب' کی طرح'موازنۂ انیس و دبیر' کے گہرے اثرات آج بھی اردو شعرونقد پر جاری و ساری میں اور یہ کتابیں ہنوز زیر بحث ہیں۔ جہاں تک مقدمهٔ شعروشاعری کاتعلق ہے تواس کی اہمیت جتنی تاریخی ہے، آج اردوشعرونقذ کے منظرنا ہے يرعملاً اس كا نفاذ كم سے كم نظراً تا ہے۔ حاتى اور شبلى كى شخصيت ميں كم از كم ايك واضح فرق تو تھاہی کہ جبی کسی سے مرعوب نہ ہوئے اور حاتی نے احتر ام اور مروت کی حدول کا بے حد لحاظ رکھا ہے۔ دونوں کی تصنیفات اس کا آئینہ ہیں۔ لہذا حاتی اس حقیقت سے واقف ہونے کے باوجود کہ''میرانیس نے اردوشاعری کواعلیٰ درجہ پر پہنچادیا تھا''،نئ نسل سےامید باندھتے ہیں کہ وہ'' کم از کم اس قدرتشلیم کریں کہ اردوشاعری کی موجودہ حالت بلاشبہ اصلاح یاترمیم کی مختاج ہے۔'(8) اس کے بعد حاتی نے 'یا دگار' لکھ کرغالب کی غزلوں کو اس اصلاح یا ترمیم ہے تو بچالیا کیونکہ اس کی گنجائش انھوں نے مقدمے میں رکھی تھی ۔ شمس الرحمان فاروقی کےمطابق حاتی کی تقید غالب کا جواز اپنے اندرر کھتی تھی۔ار دوغزلیس عالمی شاعری میں آج بھی اینامقام رکھتی ہیں اور اس لحاظ سے غالب کی غزلیں آج بھی بہترین ہیں تواس میں تعجب کی کوئی بات نہیں اوراس معاملہ میں حاتی اوران کے یادگار' کی وہ اہمیت نہیں جوشل اوران کےموازنہ کی انیس کے مرثیو ں کواردوشاعری کے اعلیٰ نمونے قرار دینے کے باب میں ہے۔ حاتی اگر مراثی انیس کو واقعی ادبی اہمیت دے رہے ہوتے تو غزل، مثنوی اور قصیدے کی طرح مرشجے پر بھی علیحدہ باب قائم کر سکتے تھے۔اییا لگتاہے کہ حالی پر ' بگڑا شاعر مرثیہ گؤوالے قول کا نفسیاتی دباؤتھا۔ بیرخیال رہے کہانیس پر بہت احسان کیا گیا تو آنہیں یا تو دبیر کے ساتھ اچھا مرثیہ گوقر اردیا گیا یا پھران سے بہتر لیکن انیس کومرثیہ گوئی کی بندگنید میں ہی قیدر کھنے کی کوشش کی گئی اوراس طرح' گبڑا شاعرمر ثیہ گؤوالے قول کی گنجائش پھربھی ہاقی رہ جاتی ہے۔

شبلی کے موازنے کی اہمیت ہے ہے کہ انھوں نے وہ تقید کھی کہنی ہو یا پرانی ،مشرقی ہو یا پیروی مغرب والی ، ہرنوع کی تقیدی رؤسے انیس اردو کے بہترین شاعر قراریاتے

ہیں۔سید محمقیل نے مذکورہ مقالے میں مواز نے کو نئے ڈھنگ کی تنقید تو قرار دیاہے کیکن بہ بھی لکھا ہے کہ' شکل نئے ڈھنگ کی تنقید کرتے ہوئے بھی اُس وقت کے تنقیدی رواج کو نہیں بھولتے ۔ان کےالفاظ کی بحث بھی ایک طرح سےاس وقت کے بیّا ضان ادب نستا خ ،منیرشکوه آبادی اورتھوڑا پیچھے جا کرمنثی کریم الدین ، ناسخ اورمجرحسین آ زاد وغیره کی توسیع ہی تبجھنا چاہیے کہ یہی معیار تقید مروّج تھا۔''(9) مٰدکورہ بالاتمام ناموں میں مجھسین آزاد کی تصنیف' آپ حیات' ہی ہے جو حاتی کے مقدمہ' کی توسیع محض نہیں، وہیں آزاد کی آپ حیات سے اسے کوئی خاص علاقہ نہیں ہے۔ آزاد نے دبیر پر لکھنے کے بعدانیس برعنوان قائم کر کے لکھا ہے اور آب حیات کا خاتمہ ذکر انیس پر کر دیا ہے ۔لیکن آزاد نے بی بھی کیا ہے کہ دبیر کے باب میں تو دبیر پر گفتگو کی ہے لیکن انبیں کے باب میں ان کامخضر ذکر کرتے ہوئے ککھنؤ کے انیسیو ں اور دبیر یوں کی معرکہ آرائی کو بے جاتفصیل سے درج کیا ہے اور موازنہ کے بحائے مجاولہ کی کیفیت پیدا کی ہے۔ایک تو مرثیہ مخصوص حلقے میں مقبول تھا اسے بھی دوگروہوں'انیسی'اور' دبیری امّت' میں منقسم کرکے گویا مزید محدود کرنے کی کوشش کی ہے۔ لکھنؤ کے عوام تک یہ بات جوش وخروش کا باعث تھی لیکن آب حیات 'جیسی انتہائی مقبول تصنیف میں اس نوع کا تذکرہ سوائے بد مٰداقی کی توسیع کے اورکسی مقصد کو پورانہیں کرتا ہے۔لہٰذا شبکی نے مواز نہ میں'میرانیس کی شاعری رتفصیلی ریویؤ تو حالی کے مقد مے کے جواب میں لکھا کہ''میرانیس کا کلام شاعری کے تمام اصناف کا بہتر سے بہتر نمونہ ہے۔'' (10) اورآ زاد کی آب حیات میں موجود میرانیس کے تذکرہ کے جواب میں اس کتاب میں 'میرانیس کا موازنه بھی دبیر سے کیا گیا ہے اور اس مناسبت سے اس کا نام موازنہ ہے۔' (11) علاوہ ازیں عبدالغفور خال نسّاخ نے اپنے رسالے میں میرانیس کے کلام پرمتعدد اعتراضات کیے ہیں جن کے جوابات مع اعتراضات شبلی نے موازنہ میں ایک مستقل باب

موازنہ کی تمہید میں علامہ تبلی نے موازنہ کی تصنیف کا مقصد انتہائی مخضر اور جامع مگر

واضح طور پر بیان کیا ہے، جس سے بخو بی اندازہ ہوتا ہے کہ حاتی کی طرح شبی چونکہ سرسید کے اصلاحی مشن سے اپنے مخصوص انداز پر ہی سہی مگر گہری وابستگی رکھتے تھے لہذا معاصر اردو شاعری کے متعلق وہ بھی تقریباً ان ہی احساسات سے دو جار ہیں جن کا اظہار حاتی نے مقدمہ میں نہایت تفصیل سے کیا تھا۔ لکھتے ہیں: '...قوم کی بد مذاقی سے جس قسم کی شاعری نے ملک میں قبول عام حاصل کرلیا ہے، اس نے لوگوں کو یقین دلادیا ہے کہ اردو شاعری میں زلف و خال و خط، یا جھوٹی خوشامد اور مداحی کے سوا اور پچھ نہیں ہے۔'(11) لیکن شبی میں زلف و خال پر شکتہ دل ہوکر نہ تو مایوس ہوتے ہیں اور نہ ہی اردو شاعری کو عفونت کا سنڈ اس قر اردے کر نیرویِ مغرب کے لیے ذہن سازی کرتے ہیں، بلکہ ان کی بالغ نظری ایپ خاکستر میں شرارے تلاش کرتی ہے: ''…اس بنا پر مدت سے میر اارادہ تھا کہ کسی ممتاز شاعرے کلام پر تقریظ و تقید کھی جائے جس سے اندازہ ہو سکے کہ اردو شاعری، با وجود کم شاعرے کلام پر تقریظ و تقید کھی جائے جس سے اندازہ ہو سکے کہ اردو شاعری، با وجود کم ما بگی زبان ، کیا پا پیر کھتی ہے۔' (13)

مشرقی شعریات و معیارات کے تربیت یافتہ شکی اردو کے بہترین شاعرکو دریافت کرلیتے ہیں اورا سے اردوشاعری کے نشانِ امتیاز کے طور پر پیش کرکے گویا مشرقی شاعری کے مجروح اور متشکک اعتاد کو بحال کرتے ہیں:''…اس غرض کے لیے میرانیس سے زیادہ کوئی شخص انتخاب کے لیے موزول نہیں ہوسکتا تھا، کیول کہ ان کے کلام میں شاعری کم جس قدر اصناف پائے جاتے ہیں اور کسی کے کلام میں نہیں پائے جاتے۔'' (14) اخیر مملہ غور طلب ہے جس میں شبی اپنا موقف واضح کردیتے ہیں کہ ان کے زد یک میرانیس موزول ترین شاعر ہیں اور اس انتخاب کا جواز ہے کہہ کر فراہم کرتے ہیں کہ ان کے کلام میں شاعری کی اصناف سب سے زیادہ ہیں۔ یہ وہ مشحکم بنیاد ہے جو شبی نے اپنیس کی شاعر انہ شاعری کی اصناف سب سے زیادہ ہیں۔ یہ وہ مشحکم بنیاد ہے جو شبی کے اپنیس کی شاعر انہیس کی تعرفیں کرنے میں یقیناً شبلی کے مقابلے میں اولیت رکھتے ہیں، کین شبی کی طرح انہیس کو ترجے دیے کا منطقی میں یقیناً شبلی کے مقابلے میں اولیت رکھتے ہیں، کین شبلی کی طرح انہیس کو ترجے دیے کا منطقی جواز فراہم نہیس کرتے۔کلام انہیس میں اصناف شاعری کی جملہ اردوشعرا کی بہست کثر ت

انیس کی شاعرانه عظمت کا ایک لازمی معیار ہے کیونکہ اردوشاعری کی تاریخ میں کسی شاعر کی عظمت کی بنیادہ ہی ہے کہ وہ کتنے اصناف پر طبع آزمائی کرتا ہے۔ لہذا میر نے اسی بنا پر سوداکو کمل اور دردکو نصف شاعر سلیم کیا تھا۔ عالب، ناشخ کو کی فنا قرار دے کران کی فنی عظمت کی تحدید کرتے ہیں۔ (15) اتناہی نہیں، مرزاد بیر کی فوقیت کی ایک بنایہ بھی پیش کی گئی ہے کہ انھوں نے زیادہ اصناف پر طبع آزمائی کی ہے۔ (16) شبکی کے مطابق انیس کی ہے کہ انھوں نے زیادہ اصناف پر طبع آزمائی کی ہے۔ (16) شبکی کے مطابق انیس کے مرشے 'قادرالکلامی کی انتہا' کی مثالیں ہیں کیوں کہ وہ اردو کی بہترین مثنوی 'بررمنیز' کی خوبیوں سے مزین اور اس کی خامی سے پاک ہیں۔ (17) انیس خود اپنے مرشیوں کے متعلق کہتے ہیں: ''…انیس نے اس صنف کو تمام اصناف پر فوقیت دے دی ہے۔ '(18) شبکی کے بعد انیس پر لکھنے والوں نے بھی انیس کی اس انفرادیت کی نشاندہ تی کی ہے: ''… فیلیس نے جس طرح بند کے پہلے چار مصرعوں میں قصیدے کے زورِ بیان اور دبد ہے اور بیتوں میں غزل کی لطافت اور نرمی کو باہم مر بوط کر کے مرشے کو جو نیا اسلوبیاتی پیکر دیا، وہ بیتوں میں غزل کی لطافت اور نرمی کو باہم مر بوط کر کے مرشے کو جو نیا اسلوبیاتی پیکر دیا، وہ بیتوں میں غزل کی لطافت اور نرمی کو باہم مر بوط کر کے مرشے کو جو نیا اسلوبیاتی پیکر دیا، وہ بیتوں میں غزل کی لطافت اور نرمی کو باہم مر بوط کر کے مرشے کو جو نیا اسلوبیاتی پیکر دیا، وہ بیتوں میں غزل کی لطافت اور نرمی کو باہم می بوط کر کے مرشے کو جو نیا اسلوبیاتی پیکر دیا، وہ بیتوں میں غزل کی لطافت اور نرمی کو باہم می بوط کر کے مرشے کو جو نیا اسلوبیاتی پیکر دیا، وہ بیتوں کے خوبوں سے خصوص ہے۔ '(19)

شبلی کی تمام تقنیفات بشمول' موازنهٔ اس بات کا ثبوت ہیں کہ اضوں نے منتخب روزگار شخصیات پر ہی اپنازورِقلم صرف کیا ہے۔ شعرائے عجم میں منتخب شعراکا تذکرہ پانچ جلدوں میں تقنیف کیا لیکن فردوسی کواس کے رزمیہ یعنی شاہنامہ کے باعث تمام شاعروں پر ترجیح دی ہے۔ اس کے علاوہ مولانا روم کے کلام پر ریویوعلم کلام کے نقطہ نظر سے کیا ہے۔ شعرائے اردومیں ان کے ہیروانیس ہیں۔ جنہیں وہ ان کی رزمیہ شاعری کی ہی بنا پر فردوسی کے ہم پلتہ بلکہ بہتر تسلیم کرتے ہیں۔ جبلی نے 1898ء میں امجد علی اشہری سے بھی انیس پر کتاب لکھنے کی درخواست کی تھی: ''اردومیں میرانیس کا درجہ ایسا ہے جیسے فارسی میں فردوسی کا ۔ گرتجب ہے کہ ان حالات نے زندگی پر اب تک کوئی کتاب نہیں کھی گئی۔ اگرتم سے ہو سکے کوئی کتاب نہیں کا حرب نے شبلی کی درخواست می کھی کئی موازنہ کی اشاعت کا انتظار کیا اور پھرانی کتاب شائع کی درخواست بی کھی کتاب شائع

کی شیل کی شیلی کے موازنہ کے متعلق وہ لکھتے ہیں:''ان کی نگاہ ہرعہد وصنف کے ہیرو پر جا کر مر تی ہے۔اس طرح یہاں بھی انھوں نے میرانیس کو نتخب کیا۔'(21) شبی کی تقیدی تصانیف محض دو ہیں 'شعراعجم 'اور'موازنهٔ انیس ودبیر'۔'موازنهٔ اردو تنقید کے حوالے سے ان کی واحد کتاب ہے۔ شکل شعرافیم کی تصنیف میں تقریباً پندرہ ہیں سالوں سےمصروف تھے جس کے دوران'موازنہ' شائع ہوئی۔ چنانچےشعرانعجم میں متعدد ایسی مثالیں کلام انیس اورشعرائے عجم کے کلام سے ملتی ہیں جومواز نہ میں بھی موجود ہیں۔ موازنہ میں شبکی نے شاعری کی مختصراً تعریف پیش کی ہے اور شعراعجم میں اسے تفصیل سے کلھنے کا ارادہ ظاہر کیا ہے۔ان کے نز دیک' شاعری کے دو جزو ہیں مادہ اور صورت، لیعنی کیا کہنا چاہیےاور کیوں کر کہنا چاہیے؟ انسان کے دل میں کسی چیز کے دیکھنے، سننے پاکسی حالت یا واقعے کے پیش آنے سے ...جوحالت پیدا ہوتی ہے،اس کوجذبات سے تعبیر کرتے ہیں۔ ان جذبات کا ادا کرنا شاعری کا اصلی ہولی ہے۔ان کے سوا عالم قدرت کے مناظر... کی تصویر کھنچینا پاعام واقعات اور حالات کا بیان کرنا بھی اسی میں داخل ہے۔کین پیشرط ہے کہ جو کچھ کہا جائے اس انداز سے کہا جائے کہ جواثر شاعر کے دل میں ہے وہی سننے والوں پر بھی چھا جائے ۔ بیشاعری کا دوسرا جز ولیعنی اس کی صورت ہے اوران ہی دونوں جزوں کے مجموعے کا نام شاعری ہے باقی خیال بندی، مضمون بندی، مضمون آفرینی، دفت پسندی، مبالغه، صنائع وُ بدائع شاعري کی حقیقت میں داخل نہیں ،اگر چه بعض جگه بیرچیزیں نقش وزگار اورزیب وزینت کا کام دیتی ہیں۔میرانیس کی شاعری کواسی معیار سے جانچنا چاہیے... جس شخص کو بیرمعیار تسلیم نه ہو، اس کے سامنے میرانیس کی نسبت کمال شاعری کا دعویٰ نہیں كياجاسكتا-'(22)

اس طرح تبلی نے انیس کی شاعری کی تقید کے بیانے وضع کرتے ہوئے اسی بیانے کو حقیقی شاعری کا بیانہ تسلیم کیا ہے۔ اسے تفصیل سے شعراعجم کے حصہ چہارم میں بیان کرتے ہیں جوان کے تمام تقیدی تصورات کا حاصل ہے۔ شعراعجم کے مطالعے سے یہ

بات واضح ہوجاتی ہے کہ بلی رزمیہ کوتمام نوع کی شاعری میں افضل مانتے ہیں اور فردوتی کو بہترین ساعراور اس کے رزمیہ کارنامہ شاہنامہ کولازول تخلیق تسلیم کرتے ہیں۔ موازنہ میں بھی بلی کا Approach تقریباً یہی ہے۔ یعنی انیس کی شاعری کے ریویو کے لیے جو پیانہ ہے وہ بی شاعری کا بھی حقیقی پیانہ ہے اور جو شاعری اس سے باہر ہے وہ حقیقی شاعری نہیں

شبل نے میرانیس کی شاعری پر تفصیلی ریویؤ، فصاحت ، بلاغت ، استعارات وتشبیهات ، صالَع بدائع، جذبات انسانی کی مثالیں، مناظر قدرت، واقعہ نگاری اور رزمیہ وغیرہ کے حوالے سے کیا ہےاورطویل مثالیں دی ہیں۔فصاحت کے ذیل میں شبکی میرانیس کے کمال شاعری کا جو ہر پیشلیم کرتے ہیں کہ انیس نے اردوشعرا میں سب سے زیادہ اور ہرنوع کے الفاظ استعال کیے ہیں،اس کے باوجود غیر صبح الفاظ ان کے کلام میں نہایت کم ہیں اوروہ ہ موقع برصیح سے صیح الفاظ ڈھونڈ لاتے ہیں۔ بیان کی انتہا درجے کی قادرالکلامی ہے کہ ان کی شاعری ابتذال سے پاک ہے۔موقع محل کے اعتبار سے فصیح تر الفاظ کا استعال ان کے ' کلام کا خاصّہ' ہے۔'' (23)علامہ شکل نے انیس کے کلام سے دوشعر نقل کر کے اپنے اس دعوےکوثابت کیا ہے۔ یہ دوشعرآج بھی اتنے معروف ہیں کہ بلاغت کی نصائی کتابوں سے لے کر انیس پر کھی جانے والی تمام تحریروں میں کوئی دوسری مثال آج تک اتنی زیادہ نقل نہیں ہوئی۔خود ثبلی نے انہیں شعرامجم میں بطور مثال نقل کیا ہے۔ان اشعار میں صحرا'، ' جنگل' کااور شنبنم'، اوس' کا ہم معنی لفظ ہونے کے باو جود محل استعال کی مناسبت سے شعر میں لا نا فصاحت کا معیار ہے۔ فصاحت کی تعریفیں اور مٰدکورہ اشعاراس قدر ہاہم منسلک ہیں کہ علامہ کے متعلق رشید حسن خاں کا بیقول فیصل معلوم ہوتا ہے کہ''...مواز نہ میں انبیس کے محاسن شاعری کے ذیل میں انھوں نے جوطویل اور مختصر مثالیں درج کی ہیں، بعد کے ا کثر لکھنے والے ،ان پر بہت کم اضافہ کر سکے ہیں ،اور بہتوں نے توان ہی کی تکرار کی ہے۔'' (24) چنانچەانىس بەصدسالەسىمىنار مىں شامل آل احدىمرور،سردارجعفرى، على جوادزىدى، وزیرآغا، گونی چند نارنگ وغیرہ کے مقالے ہوں یا دوصد سالہ سیمیناروں کے مقالے، سجی میں بیاشتعال میں بیاشتعال کیے گئے ہیں۔ شارب ردولوی لکھتے ہیں کہ: انتخاب الفاظ اور کل استعال کے سلسلہ میں میرانیس کے دومصر عے شبلی سے لے کرآج تک ہزاروں بارپیش کیے گئے ہیں۔ "(25) مذکورہ دومصر عے زیر بحث اشعار کے ہی ہیں۔ یہ مصر عے جہاں انیس کے کمالی شعری کی دلیل ہیں وہیں پانچ جلدوں پر شتمل کلام انیس سے اس کی مثال پیش کرنی علامہ شبلی کی انیس شناسی پر دال ہے، جس کا اعتراف کیا جانا چاہیے۔ رشید حسن خال کا بیہ کہنا ہوا ہے کہ "اب تک انصاف سے اس کا اعتراف نہیں کیا گیا ہے کہ خالص شاعرانہ حیثیت سے انیس کے کلام و کمال کی جو شہرت ہے اس میں شبلی کی تصنیف کا بہت بڑا حصہ ہے، تو اس میں شبلی کی تصنیف کا بہت بڑا حصہ ہے، تو اس میں میالی کی تصنیف کا بہت بڑا حصہ ہے، تو اس میں میں میالئری ہوگا۔ "(26)

علام شیلی نے فصاحت کے علاوہ بلاغت کی تعریف پیش کرتے ہوئے جس تفصیل سے انیس کے کلام سے مثالیں پیش کی ہیں وہ اردو کے کسی شاعر کے کلام کو نصیب نہ ہوئی۔ صنائع بدائع کے بارے ہیں شیلی نے اپنی رائے تہدید ہیں ہی واضح کردی ہے کہ یہ حقیقی شاعری کا جزنہیں بلکہ ذیب شاعری ہیں۔ دراصل اسی میدان کے شہوار مرزاد ہیر ہیں لہذا سیاعری کا جزنہیں بلکہ ذیب شاعری کے پیانے سے باہر ہیں۔ علامہ کے مطابق" جس شاعری کووہ یہ انیس نے زیدہ کرنا چاہتے تھے، صنائع بدائع اس کے چیرے کے داغ ہیں کیکن انہوں نے رانیس ) زندہ کرنا چاہتے تھے، صنائع بدائع اس کے چیرے کے داغ ہیں کیکن انہوں نے رانیس نے ) مجبوراً اس کو گوارا کیا۔"(27) علامہ شیلی نے انیس کے کلام میں جذبات انہی کے ساتھ کیا ہے۔ سید محموقیل کے مطابق" ۔ شیلی نے میرانیس کے انسانی جذبات کی پیشکش پر جو حسیاتی، نفسیاتی اور جذباتی بحث کی ہے، اس طرح کی بحث اردو کے سی اور ناقد کے یہاں نہیں ملتی ... انہیں مواز نہ کے صفحہ کے سے مالی خیال آفرینی اور مضمون شیلی یہ دعوی کرتے ہیں کہ" جولوگ کہتے ہیں کہ میرانیس کے ہاں خیال آفرینی اور مضمون بندی نہیں ہے وہ ان اشعار میں سے اُن شعروں کو دیکھیں جہاں نیچرل حالت سے ہٹ کرتے ہیں کہ میرانیس ہے وہ ان اشعار میں سے اُن شعروں کو دیکھیں جہاں نیچرل حالت سے ہٹ کر بندی نہیں ہے وہ ان اشعار میں سے اُن شعروں کو دیکھیں جہاں نیچرل حالت سے ہٹ کر بندی نہیں ہے وہ ان ان اشعار میں سے اُن شعروں کو دیکھیں جہاں نیچرل حالت سے ہٹ کر بندی نہیں ہے وہ ان ان اشعار میں سے اُن شعروں کو دیکھیں جہاں نیچرل حالت سے ہٹ کر

مبالغہاور تکلف پیدا ہو گیا ہے۔' (29) شبکی کے اس قول میں ہجوملیج کی کار فر مائی ظاہر ہے۔ شبل نے مواز نہ میں واقعہ نگاری کومیرانیس کے کلام کی اہم خصوصیت قرار دیتے ہوئے ان کے کلام سے کل 37 طویل مثالیں دی ہیں جوموازنہ کے صفحہ 152 سے 206 صفحات رمشمل ہیں ۔ شکی لکھتے ہیں:''اردو میں جس چنز کی بڑی کمی ہے، وہ یہی واقعہ نگاری ہے۔ شاعری کی جوبیرونی اصناف اردو میں آئیں وہ قصیدہ اورغز ل تھیں۔ان دونوں کو واقعہ طرازی سے کوئی نسبت نتھی۔مثنویاں جوکھی گئیں وہ مؤرخاننہیں بلکہ عاشقانتھیں،اس لیےاصلی واقعات کےاظہار کی چنداں ضرورت پیش نہیں آئی۔اردوزبان کی نسبت جو کم ما میکی کی شکایت ہے، وہ زیادہ تر اسی لحاظ سے ہے کہ وہ ہرفتم کے واقعات ، معاملات، کاروبار،معاشرت کے جزئیات کےادا کرنے پر قادرنہیں ۔اسی بنایر،اگرارد ونظم میں تاریخ کی کتاب لکھنا چاہیں تو نہیں لکھ سکتے۔'(30) شبکی کا دعویٰ ہے کہ میرانیس نے واقعہ نگاری کوجس کمال کے درجے تک پہنچایا ہے۔اردوکیا فارسی میں بھی اس کی نظیر مشکل سے اسکی ہیں۔''(31) وہ دیگرطویل مثالوں کےعلاوہ تمام رفقا کی شہادت کے بعد حضرت امام حسین کا دشمنوں کے نرغے میں بے کس ہونے کے منظر کی مثال اس مشہور مرشیے' آج شبیر یہ کیا عالم تنهائی ہے، کونقل کرکے فراہم کرتے ہیں۔ نیر مسعود نے اپنے مضمون میرانیس کے منظرنا مے میں اس مرشیے کی مثال دینے کے علاوہ اس سے متعلٰق ایک مشہور واقعہ نقل کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اس مرشیے کامطلع جب شیفتہ کے سامنے پڑھا گیا تو انھوں نے اس کی داد رہے کہہ کر دی کہ میرانیس نے پورامر ثیہ کہنے کی زحت کیوں کی ، بیمصرع بجائے خود ایک مرثیہ ہے۔(32)

علامہ نے کلام انیس میں رزمیہ پہلو پرسب سے زیادہ توجہ صرف کی ہے اور بعد میں کئی نقاد مثلاً کلیم الدین احمد ،احسن فاروقی وغیرہ نے اس پہلو پر اپناز ورِ تقید صرف کیا ہے۔ آج بھی انیس کے کلام میں رزمیہ عناصرتمام اہم نقادوں کے درمیان موضوع بحث ہے۔ شبلی رزمیہ شاعری کو واقعہ نگاری ہی کی ایک قتم تسلیم کرتے ہیں لیکن انھوں نے اس کی اہمیت کے رزمیہ شاعری کو واقعہ نگاری ہی کی ایک قتم تسلیم کرتے ہیں لیکن انھوں نے اس کی اہمیت کے

پیشِ نظر موازنہ میں جداگانہ عنوان کے تحت بحث کی ہے۔ شعراقیجم میں بھی انہوں نے رزمیہ شاعری، فردوی اور شاہ نامے پر اپنا ساراز ورقلم صرف کیا ہے۔ میرانیس کے رزمیہ کے وہ اس قدر معترف بیں کہ میدان رزمیہ کے اپنے ہیر وفردوی پر انیس کورجیج دیتے ہیں: ''فردوی کا یہ بڑا کمال خیال کیا جاتا ہے کہ وہ لڑائی کے تمام جزئیات، داؤں بیج اور فنونِ جنگ کا نقشہ کھنچا ہے۔ لیکن انصاف یہ ہے کہ وہ سرسری اور معمولی باتوں کے سوالڑائی کے ہرقتم کے تمام کرتب نہیں دکھا تا ۔۔ لیکن میرانیس لڑائی کے ہرقتم کے کرتب اور ہنراس تفصیل سے بیان کرتے ہیں کہ عربی اور فارسی میں اس کی نظیر نہیں مل سکتی۔' (33) اسی حوالے ہے مراثی انیس میں رزمیہ عناصر' کا مفصل جائزہ پیش کرتے ہوئے حسن فتی اسے اردوشاعری کی خوش قسمتی ہی کہا جائے اردوشاعری کا لازوال سر مایہ شلیم کرتے ہیں: ''اسے اردوشاعری کی خوش قسمتی ہی کہا جائے گا کہ اسے واقعہ کر بلا جیساعظیم واقعہ امام حسین اور اصحاب حسین جیسے قطیم کر دار اور انیس جیساعظیم فرکار میں رزمیہ ادب کی تخلیق ممکن ہوسکی جس پر جیساعظیم فرکار میں برزمیہ ادب آج بھی نازاں ہے۔' 34)

میرانیس کے سلام اور رباعیوں پر نہلی بارشتی نے مواز نہ میں اظہارِ خیال کیا ہے اور ان اصناف کے تقاضوں کی میزان انیس کے سلام اور رباعیوں کوفنی اعتبار سے کمل قرار دیا ہے۔ انیس کے سلام کی خوبی ہے ہے کہ طرح شگفتہ اور بی بندش ساد ااور صاف ، صفحون در دانگیز اور پرتا ثیر ہو۔ میرانیس کے سلاموں میں بیتمام باتیں پائی جاتی ہیں۔ '(35) شبلی نے کلام انیس کے جس پہلو کی طرف اشارہ کیا ہے اور مختصر مثالیس بیش کر کے گویا ہماری توجہ مبذول کی ہے ، اس پر شارب ردولوی نے ایک تفصیلی صفحون سپر قلم کیا ہے۔ ان کے مطابق ''…سلام کا ارتقام شیے کی ایک ضمی صنف کی حیثیت سے ہوا اور چونکہ اس کا مقصد سوزیا مرشے سے پہلے پیش خوانی کا تھا، اس لیے وہ علیحہ ہا کی صنف کی حیثیت سے ہوا کی حیثیت سے ہوا کی حیثیت سے ہوا کی حیثیت سے ہوا کی حیثیت سے دو کی حیثیت سے دو کی حیثیت سے دو کی کے حیثیت سے اور چونکہ اس کا مقصد سوزیا مرشے سے پہلے پیش خوانی کا تھا، اس لیے وہ علیحہ ہا کی حیثیت سے ادب میں کوئی نمایاں مقام نہیں بنا سکا۔ میرا نیس نے ضرور اسے بوری طرح خور کی ایک طور پر استعمال کیا اور اسے روایتی سلاموں کی صف سے نکال کرا کہ ادبی خورل کے بدل کے طور پر استعمال کیا اور اسے روایتی سلاموں کی صف سے نکال کرا کہ ادبی خورل کے بدل کے طور پر استعمال کیا اور اسے روایتی سلاموں کی صف سے نکال کرا کہ دبی

صنف کی صف میں لا کھڑا کیا۔''(36)

انیس کی رباعیات پرشتی نے محض اشار ہے کر کے خضر مثالیں پیش کی ہیں۔ کہتے ہیں:
''صوفیا نہ اور اخلاقی مضامین کے اظہار کے لیے سب سے زیادہ موزوں چیز رباعی ہے…
میر انیس کی رباعیوں کا ایک بڑادفتر ہے اور ہر رباعی میں کوئی نہ کوئی اخلاقی مضمون ادا کیا گیا
ہے۔''(37) انیس کی رباعیوں کوخلیق انجم نے 'رثائی رباعیوں' کے نام سے موسوم کیا ہے۔
ان کا خیال ہے کہ 'اس میدان میں انیس موجد تو نہیں کیوں کہ ان سے پہلے بھی کچھ شاعر
رثائی رباعیاں کہہ چکے تھے لیکن اس طرح کی رباعیوں کے فروغ اور ان کی مقبولیت میں
انیس کا بہت بڑا حصہ ہے۔''(38)

موازنہ میں علامہ پہلی نے میرانیس پر کیے جانے والے اعتراضات خصوصاً نسا آخ کے اعتراضات کو درج کرتے ہوئے ان کے جواب دیے ہیں، لیکن یہ اعتراف بھی کیا ہے کہ ''میرانیس کے کمال کااگر چہ جس قدر مجھ کو اعتراف ہے، شاید ہی کسی اور کو ہوگا، تاہم میرا یہ دعویٰ نہیں کہ ان کا کلام فروگر اشتوں اور غلطیوں سے پاک ہے۔'' (39) شبلی نے ان اعتراضات کو بھی تفصیل سے درج کیا ہے جونساخ اور دیگر معترضین نے چھوڑ دیے تھے۔ اس طرح شبلی نے جہاں ادبی تقید کا دامن پکڑ کرخود کو اغیسیوں کی بھیڑ میں ممتاز کرلیا اور انیس شناسی کی صالح روایت کا آغاز کیا وہیں انیس کے مرشوں کو عقیدے یا عقیدت کے انیس شناسی کی صالح روایت کا آغاز کیا وہیں انیس کے مرشوں کو عقیدے یا عقیدت کے بحائے ادبی قدروں کے بیانے کے پر پر کھ کر' رائی تحسین شناسی' کی داغ بیل ڈالی۔ شبلی کے مطابق فردوتی اور قاآئی جیسے قادرالکلام شاعروں کی طرح انیس کے کلام میں بھی غلطیاں پائی جاتی ہیں۔ کہا جاسکتا ہے کہ شبلی نے ہر کھاظ سے' موازنہ' کو انیس کی شاعری پر جامع تصنیف بنانے کی کوشش کی ہے، جس میں وہ کا میاب بھی ہوئے ہیں۔

شبلی کے موازنہ میں کئی ذیلی اور خمنی خصوصیات بھی ہیں جوآج بھی اس میدان میں ان کی اولیات تسلیم کی جاتی ہیں۔ مثلاً انھوں نے موازنہ میں سب سے پہلے عربی فارسی مرثیہ گوئی کی اجمالی تاریخ پیش کی ہے۔ اس طرح مرثیہ، جسے شبلی عربی فارسی شاعری کی پہلی صنف تسلیم کرتے ہیں، کی مسلسل روایت سامنے آتی ہے۔ اس کے علاوہ اردو میں مرثیہ کے غیر تقلیدی صنف ہونے کا دعویٰ کیا ہے جواردو زبان کے لیے قابل فخر بات ہے۔ موازنہ کو یہ ترقلیدی صنف ہونے کا دعویٰ کیا ہے جواردو زبان کے لیے قابل فخر بات ہے۔ موازنہ کو یہ فخر بھی حاصل ہے کہ اردو میں صنف مرثیہ کی حد بندی ، اس کے فنی اجز ااور تقیدی اصول کا تعین پہلے پہل اسی میں ماتا ہے۔ میرانیس کوشلی اردو کا شاعر اعظم تسلیم کرتے ہیں اور موازنہ کے ذریعے دوسروں کوبھی ہم خیال بنانا چاہتے ہیں۔ چونکہ سی صنف کے عظیم ترین شاعر کے کلام کی روشنی میں بی اس صنف کے اصول مرتب کیے جاتے ہیں لہذا تبلی نے اس عرفیقا کی تنقیدی گرفت سے آج تک آزاد نہ ہوسکا حالا نکہ مرثیہ اور تنقید دونوں نے اس عرصے مطالعہ کی ترقید کی سلسلہ میں بلکہ صنف مرثیہ کے مطالعہ کے سلسلہ میں بلکہ صنف مرثیہ ہوں کیا سے ۔ "(40)

اب اخیر میں موازنہ کے اس پہلوکا ذکر ضروری ہے جس کے سبب شبقی اور ان کے موازنہ کوغیر معمولی شہرت ملی۔ اور وہ ہے میرانیس و دبیرکا موازنہ جس کی وجہ سے میرانیس کی شاعری کار یویو، موازنہ انیس و دبیر کے نام سے شائع ہوا اور آج تک اس کا میہ پہلوہ ی ناء موضوع بحث رہا ہے۔ علامہ شبقی نے موازنہ کی تمہید میں ہی واضح کر دیا ہے کہ ان کے نزدیک میہ بدما تی ہے کہ مرزا دبیر کومیرانیس کا حریف مقابل سمجھا جائے۔ پھرانہوں نے دونوں کا موازنہ کر کے اس بات کا فیصلہ کر دیا ہے کہ ترجیح کے مندشیں میرانیس ہیں۔ دونوں کا موازنہ کر کے اس بات کا فیصلہ کر دیا ہے کہ ترجیح کے مندشیں میرانیس ہیں۔ دراصل موازنہ کی تمہید میں شاعری بلکہ 'حقیقی شاعری' کا جومعیار شبقی نے بیش کیا ہے وہ تمام ترکلام انیس کے محاس پر مینی ہیں اور انھوں نے ''انیس اور دبیر کے متحدالمضمون مرشے اور متحدالمضمون اشعار ، کے علاوہ 'انیس اور دبیر کا موازنہ وغیرہ کی جونھیل پیش کی ہیں اس مرزا دبیر کے عیوب کو انیس کے محاس کے مقابلے میں ابھارا ہے۔ شاعری کی جن خصوصیات کوشیلی حقیقی شاعری نہیں شبلی نے محصن موازنہ کے لیختص حصے میں ہی دونوں دراصل مرزا دبیر کا اصل میدان ہیں۔ شبلی نے محض 'موازنہ کے لیختص حصے میں ہی دونوں دراصل مرزا دبیر کا اصل میدان ہیں۔ شبلی نے محض 'موازنہ کے لیختص حصے میں ہی دونوں دراصل مرزا دبیر کا اصل میدان ہیں۔ شبلی نے محض 'موازنہ کے لیختص حصے میں ہی دونوں

کا نقابل نہیں کیا ہے بلکہ تمام کتاب میں موازنہ کی صورت روار کھی ہے، چنانچہ انیس کے محاس کے مقابلے تو دبیر کہیں نہیں کھرتے اور جہاں دبیر کوفوقیت ملنی چا ہیے وہاں بھی دو صورتیں ہے کہ

یا توانیس ان کے برابر ہیں یا ان سے کمزور لیکن اس کمزوری کی وضاحت بہتی نے نہ صرف کتاب کے آغاز میں بلکہ جابہ جاکی ہے کہ یہ حقیقی شاعری نہیں بلکہ محض زیب کلام ہیں۔ الہذا موازنہ 'ترجیح کا مندنشیں' انیس کواس طرح بنا تا ہے کہ حقیقی شاعری کے انیس شاعر اعظم ہیں اور غیر حقیقی شاعری میں بھی اکثر دبیر کے مماثل ۔

شبلی نے موازنہ میں اپنی خداداد ذہانت کانمونہ پیش کیا ہے اور ایک ایسا شعری نظام مرتب کیا ہے جہاں اول تا آخرا نیس کوشاعرِ اعظم قرار پانا تھا اور ایسا ہی ہوا۔ ہر چند شکی نے موازنہ میں جہاں دہیر کے مرثیوں کی گئی خوبیاں بیان کی ہیں وہیں انیس کے کلام پر اعتراض بھی کیے ہیں۔ لیکن بیان کی دور بینی تھی جو مستقبل کے ادبی و تنقیدی مزاج کو انہوں نے مرنظر رکھا۔ موازنہ کے جواب میں بڑی تعداد میں کتابیں کھی گئی ہیں جس کی فہرست موازنہ کے ایک مرتب ڈاکٹر مسے الزماں نے درج کی ہیں، لیکن موازنہ کے ایک دوسر سے مرتب رشید حسن خال کے مطابق '' آج وہ کتابیں خاص خاص کتب خانوں کے سوا، اور کہیں نہیں دکھائی دیتیں۔ زمانہ سب سے بڑا منصف ہے۔' (41)

علام شبقی کا موازند آج بھی مرکز بحث ہے اور اس کی مختلف بحثوں پر تفصیل وتشریح کے ساتھ مضامین سامنے آرہے ہیں۔ انیس اور انیس شناسی کی کوئی گفتگو موازند کے ذکر کے بغیر کممل نہیں ہوتی۔ موازند پر بھی کئی کتابیں کبھی جا چکی ہیں جن میں سیّد ظہور الاسلام، ڈاکٹر ارشاد نیازی اور پر وفیسر نیّر مسعود کی کتابیں شامل ہیں۔ لہذا آج بھی انیس شناسی اور موازند لازم وملزوم کی حیثیت رکھتے ہیں۔ گوئی چند نارنگ کی بیرائے حق بجانب ہے کہ انیس کے کمالِ فن کی داداس سے بہتر کسی نے نہیں دی ہے اور نقد انیس ایک صدی سے اسی راہ پر گامزن ہے۔ (42) انیس اور دبیر پر دوسوسالہ بین الاقوامی سیمینار کے موقع پر خلاصۂ بحث گامزن ہے۔ (42) انیس اور دبیر پر دوسوسالہ بین الاقوامی سیمینار کے موقع پر خلاصۂ بحث

کے طور پر بیاعتراف کیا گیا کہ''مواز نہ کا دباؤاردو تقید کی روایت پر برابرر ہاہے۔ جوشکی نے کہد دیاوہ سکہ ُ رائح الوقت ہوگیا... آج جوہم یہاں بیٹھے ہیں تو مواز نہ کے Pressure کی وجہ سے بیٹھے ہیں۔''(43)

کی وجہ سے بیٹھے ہیں۔'(43) خلاصۂ کلام میہ ہے کہ علامہ جبلی نے انیس شناسی کی جو تبیل جاری کی تھی،اس کا فیض آج بھی انیس شناسوں کے لیے جاری وساری ہے اور جس طرح انیس مرثیہ نگاروں بلکہ شعرائے اردو کے امام تسلیم کیے جاتے ہیں،بعینہ علامہ جبلی انیس شناسوں کے میرِ کارواں ہیں۔

## حواشي

- 1. انيس شناس، ايجويشنل پباشنگ ماؤس، دېلى، ص11
- 2. شبلی معاصرین کی نظر میں ،اتر پر دیش اردوا کا دمی بکھنؤ ،ص 168
  - 3. انيس اور دبير، ساہتيه اکا دمي، نئي د ہلي، ص 153
- 4. مقدمهٔ شعروشاعری، ایجویشنل پباشنگ باؤس، د ہلی م 231
  - 5. ايضاً
  - 6. ايضاً ص 236
  - 7. انيس ودبير، غالب انسڻي ٿيوٺ، نئي د ہلي ، ص 31
    - 8. مقدمهٔ شعروشاعری، ص 266
      - 9. انيس ودبير، ص31
  - 10. موازنهٔ انیس و دبیر، مکتبه جامعه کمیشهٔ نئی دبلی ، ص 11
    - 11. الضاً
    - 12. ايضاً
    - 13. الضاً
    - 14. ايضاً
    - 15. انيس ودبير،ص218
    - 16. انيس ودبير، ص138
      - 17. موازنه، ص31
    - 18. انيس شناسي م 70
      - 184. الضأي 184
- 20. موازنة انيس ودبير كا تقيدى مطالعه، مالوه پباشنگ ماؤس، مجعو پال، ص 197
  - 21. شبلي معاصرين كى نظر ميں ہن 233

- 22. موازنه، ص12
- 23. ايضاً من 38
- 24. ايضاً من 6
- 25. انيس ودبير، ص108
  - 26. موازنه، ص6
  - 27. ايضاً مص94
- 28. انيس ودبير، ص45
- 29. موازنه، ص152
- 30. ايضاً مص174
- 31. الضأ، ص176
- 32. انيس شناسي، 272
  - 33. موازنه، ص 217
- 34. انيس اور دبير، ص93
  - 35. ايضاً من 234
- 36. انيس شناسي، 937
  - 37. موازنه، ص 236
- 38. انيس شناسي من 300
  - 338. موازنه، ص 338
- 40. موازنة انيس ودبير كاتقيدى مطلعه ، ص 211
  - 41. موازنه، ص8
  - 42. انيس اور دبير، ص10
    - 43. ايضاً من 335

# ریاست جموں وکشمیر کی اُردوشاعرات کے بیہاں مزاحمتی عناصر

پروفیسرشهاب عنایت ملک صدرشعبهاُردوجمول یونیورسٹی،جمول 94191-81351

ریاست جموں وکشمیر میں یوں تولل دیداور حبیخاتون نے بہت پہلے شاعری کا آغاز کر دیا تھا۔ لل دید نے شاعری میں نسائی حقوق کے استحصال پر خصرف آواز اُٹھائی تھی بلکہ ساس اور سسرال کی زیاد تیوں سے نگ آ کررشتہ از دواجی کوترک کر کے عرفان خداوندی کیلئے اس کی راہ کی دیوانی بن گئی تھی۔ کین اردوزبان وادب میں ہمیں بیسویں صدی کی آخری دہایئوں میں شعری افق پر شاعرات کی شعریاتی رنگینیاں رونما ہوتی ہوئی نظر آتی ہیں۔ اس سے بل خواتین نے اپنے جذبات واحساسات کومرداساس ساج کی بالا دستی اور عابرانہ روئے کے تحت اندر ہی اندر دیائے رکھا۔

ریاست جموں وکشمیر کی شاعرات کے یہاں جب ہم مزاحمتی عناصر کے تحت نسائی شاعری کا مطالعہ کرتے ہیں۔ تو ہمیں وہ تا نیثی عناصران کے یہاں کم ملتے ہیں جو ہیرون ریاست کی اردوشاعرات یا بالخصوص مغربی نسائی ادب میں مخصوص تا نیثی عناصرا بھر کرآتے ہیں۔ تا نیثی نظریات کے تحت خوا تین کو در پیش مسائل کی استغرائی فہرست کو ہم یوں تر تیب دے سکتے ہیں۔

ا۔ مرداساس ساج میں لڑکوں کے مقابلے بیٹیوں کو کمتر گرداننا۔

- ۲۔ جہز کیلئے پریشان کیاجانا۔
- س\_ درون خانه تشدد کا شکار ہونا۔
- ۳ ۔ مردوں کی طرح تعلیم، روز گاراور سیاسی برابری کاریز رویشن نه دیاجانا۔
- ۵۔ مرد حاوی معاشرے میں مردوں کا ان پر حکومت کرنا اور انہیں محکوم سمجھ کران کے جذبات کا احترام نہ کرنا۔
  - ۲۔ شادی بیاہ کے معاملات میں ان کی مرضی کوخاطر میں نہ لانا۔
    - زبردستی مال بننے پرمجبور کیا جانا۔
    - ٨ صبط توليد، هم جنسي اور مساوات كاحق حاصل نه هونا -
      - جنسی استحصال، نااسودگی اور قید تنهائی

ریاست جمول وکشمیری شاعرات کے یہال مذکورہ عناصر میں سے بعض عناصر پر کہیں دباد باسااور کہیں ہلکی ہی احتجاجی کیفیت میں کسی حدتک رجان ماتا ہے لیکن شعری پیرائے میں بہت کم جارحانہ مزاحمت کی شکلیں اُ بھرتی ہیں۔ ہال ان کے شعوراور الشعور میں مردحاوی ساج ومعاشر ہے کے سبب، بیٹے کی بیٹی پر فوقیت، نااسودگی، تنہائی کا کرب، عورت کا ناقص العقل ہونے کا روید گھٹن بن کر چھایا ہوا ہے ، خاص طور پر شمیری شاعرات کے بہال ، ایک مال، بہن، بیٹی کو اپنے بیٹے ، بھائی اور باپ کے گولیوں سے چھائی ہونے اور خون میں نہائے جانے پر کچھ زیادہ ہی کرب ماتا ہے۔ان مسائل کو پیش کرنے میں وہ مزاحمتی جذبات کوشعریا تی علامتوں ، استعاروں ، تشبیہوں اور کہیں معمولی اور کہیں غیر معمولی اور کہیں غیر معمولی اور مشرق کے تا نیٹی مسائل میں بعض سیاسی اور ساجی حالات کے پیش نظرا متیازات نظر آت میں ۔اگر اور آگے بڑھ کر ریاست کی شاعرات اور بیرونِ ریاست کے نسائی ادب پر تنقیدی نظر ڈالی جائے تو اس کے درمیان بھی نمایاں فرق نظر آتا ہے۔ ریاست جموں وکشمیر اور بیرون ریاست کے مرداساس اور پر رانہ ساج ومعاشرے میں تھوڑ ابہت فرق اور بیرون ریاست کے مرداساس اور پر رانہ ساج ومعاشرے میں تھوڑ ابہت فرق

43
ہے۔ جمول وکشمیر کے ساج میں جہزی مانگ کے مسائل صفر کی حد تک ہیں۔ دوم لڑکی . اوراڑکے کی تعلیم کے امتیاز میں دیگر ریاستوں کی طرح یہاں انتہا پیندی نہیں یائی جاتی۔مشرقی اورمغربی تانیثی مسائل کی افہام وتفہیم کے لیے ریاست جموں وکشمیر کی تانیثی نقا دترنم ریاض کا ذیل کا خیال بڑا صحیح معلوم ہوتا ہے۔

> ''اس بات کا خیال رکھنا ضروری ہے کہ مغربی تانیثیت مغرب کے مخصوص ساسی اور ساجی حالات کی پیداوار ہے۔اس کے برعکس اُردوادب کے حوالے سے تانیثی رجحان کی نشاندہی مشرق کے مخصوص سیاسی ،ساجی ،ترنی حالات کے پس منظر میں ہی کی جاسکتی ہے۔اس بات کی طرف بھی اشارہ کرنا ضروری ہے کہ اُردوادب میں تانیثیت کی نشاندہی مسلم ادبیاؤں کے حوالے سے ہی ممکن ہے''۔ ( ترنم رياض، چشم نقش قدم مضمون :خواتين أردوادب ميں تانيثي رجحان :مغربی تانیثیت کے پس منظرمیں ۔ص۔۱۳۳۰ایحویشنل پېلشنگ ماؤس، دېلى ۵٠٠٠ء)

اسی طرح جموں کشمیر کی شاعرات کے یہاں بھی ریاستی ،ساجی وسیاسی ،تدنی حالات کے پس منظر میں ان کے تخلیقی شعور میں مزاحمتی اور تا نیثی عناصر کو تلاش کیا جا سکتا ہے۔ مردحاوی ساج میں عورت کے وجود کوادھورا تصور کیاجا تاہے،جس کے سبب زندگی کے ہرشعے میں عورت کودوسرے درجے (Second sex) کا شہری مانا جاتا ہے۔ تانیثی نقطه نگاه ( Feminist Theory)سے دیکھاجائے تو نسائی ادب میں اس بات پرزیادہ زور دیاجا تا ہے کہ خواتین مرد کے تصور کے مطابق اینے ادھورے بن پرکہیں وہ طنزیہ اور کہیں راست طور بر مزاحت کرتی ہوئی نظر آتی ہیں۔اس حوالے سے ترنم ریاض اپنی شاعری میں نہایت بالیدہ اور شجیدہ پیرائے میں اینے مسائل کا ظہار کرتی ہیں،ان کے علاوه شبنم عشائي ، عا رُشه مستور ، مَلهت فاروق نظراور رخسانه جبين بھي اس مسَله كوم راحمتي لہجے 44 اورمتاثر کن لفظیات کے ساتھ اپنے وجود کی تکمیلیت پر دلیلیں پیش کرتی ہیں ۔اس حوالے ع بہلے ترنم ریاض کی ایک نظم ' ایست الدُّ عا' 'ملاحظہ ہو: خالقِ دوجہاں میں ہوں واحد و مخلوق تیری جہاں کے بہشتِ بریں پر جو مخلوق اشرف کے بھلنے کا موجب بنی ياعليم السميع جس کی پہلی ہے کی تھی مری ساخت اس کی رفاقت کی خاطر كة تنهانه هو زیست کی را وِنویر که میں نے بھی تو د مکھ بن کرز میں بخش ڈالااسے آسانوں کارتبہ اورا پني مطيع قوت ِصبر پر ياعظيم القوى اس کے ہی زورِ باز وکوتر جیح دی کر کے ہرزم جذبے میں اپنے اسے حصہ دار اس کی چاہت کواپنے او پرحاوی کیا ياحفيظ المغنى اس کوا پنامحافظ سمجھنے لگی رنگ اس کے رنگی زندگی اس کی جی

قادرالمقتدر، ما لک بحروبر آج تک اس کا گھر گھراس کا گھر دردمیں نے سبے نام اس کا ہوا

ترخم ریاض کی اس نظم میں نسائی محرومی ، اُس کا برگانہ بن ، مرداساس ساج ومعاشر بے میں اس کے وجود سے دُنیا میں پیدا ہونے والے مختلف رنگوں کے باوجوداس کی قربانی کے سر ہائے جانے کی نفی کے شکو ہے ، عورت کی زندگی کے مختلف نشیب و فراز ، اعتدلال پسند اسلوب کے ساتھ سمٹ آئے ہیں۔ ترخم ریاض کے بہاں خلیقی ذہن کی بالیدگی کا عالم یہ ہے کہ وہ مشرقی ساج ومعاشر ہے کی قدروں کا لحاظ رکھتے ہوئے زندگی کے ان تمام مُثبت ومنفی پہلوؤں کی طرف نشاندہی کردیتی ہیں جومشیتِ خداوندی اور مصلحتِ ایز دی کا فیصلہ قراریاتے ہیں۔

عورت کاادهورے وجود اورادهوری عقل کے تصور پرنکہت فاروق نظر کی نظم میں نظر کی اور تی نظر کی نظم میں نظر کی آواز میں ارتعاش کے ساتھ نسائی احتجاج اور مزاحمت کوصاف طور پرمحسوس کیا جاسکتا ہے ۔ ان کی نظم'' کڑوا تھے'' کی خصوصیت ہیہے کہ اس میں انہوں نے عورت کے مختلف پہلوؤں اور نگوں کودلیل کے ساتھ سمجھا کرا پنے وجود کے نصف یا ادھورے ہونے پر طنز پیمزاحمت کی ہے۔ نظم ملاحظہ ہو۔

نم کہتے ہو کہ نصف بھی پورانہیں ہوسکتا ذرا آج تم غور سے دیکھو میرے وجود کے ست رنگی پہلوکو میں تواک چھتنار پیڑکی مانند گھناسا بہاور کھری شاخیس لئے اپنی جگہ بھر پور ہوں
کہیں ماں ہوں، کہیں بہن
کہیں یوی تو کہیں بیٹی
ملا کہیں دیوی کا درجہ
کہیں بنی بازار کی رونق
تم ہی کہتے ہوکہ میرے پیروں تلے جنت ہے
میا
دیوں ہوں
دیوں ہوں
دھوری ہوں
ادھوری ہوں
انسف ہوں؟
اپنے آپ کو پورا کہنے دالے
تم کیسے پورے ہوسکتے ہو
جبہتم ایک نصف سے جمعے ہو!!!!!

نکہت نظر کی اس نظم میں نسائی کرب کس قدرا پنے وجود کا احساس دلاتا ہے۔ میں وہی ادھوری عورت ہوں ، جو مال بھی ہوں ، بہن ، بٹی بھی ہوں ، دیوی بھی ہوں ، بیوی بھی ہوں ، محبت کا گھنا ساریبھی ہوں اور حدتو رہے کہ میں بازاری بھی تو ہوں! آج تو نے اپنے تجارتی سامانِ فروخت کی بڑھور کی کی خاطر میری تصویروں کو اشتہار بنادیا ہے۔ میرے بغیر تیری زندگی ، زندگی نہیں ۔ میرے اسنے رنگ ہیں ۔ آخر میں طنزیہ مزاحمت کرتے ہوئے پھر میں بھی ادھوری!!!؟

اسی خیال کونسرین نقاش نے اپنے مخصوص اسلوب اور جار حانہ لہجے میں اپنی نظم "صلیب" میں کچھاس طرح نسائی احساس وکرب کوڈ ھالا ہے۔

کاٹ دوہاتھ
سرقام کردو
میرے چہرے سےنوچ لوآ تکھیں
میری حانسوں میں
میری سانسوں میں
ڈال دوزنجیر
ہاں گر!
اس سے قبل میں تم سے
صرف اتناسوال پوچھوں گ
اپنا حساس کی صلیب سے تم

اسی طرح نسائی حسیّت میں کرب و گھٹن کی حدتک جوروگ بن کرریاست جمول و تشمیر
کی شاعرات کے لاشعور سے مزاحمت کی شکل میں سراُ بھارتا ہے۔ وہ پدرانہ ساج ہے۔ جہال

بیٹے کو بٹی پرفوقیت دی گئی ہے، اس ساج میں لڑک کی پیدائش مبارک اور لڑکی کی ولادت
ساج کے بعض افراد کے یہاں منحوس یا معتوب گردانی جاتی ہے۔ پدرانہ ساج و تدن کے اس
رویئے اور دقیانوسی تصور کے سبب ریاستی شاعرات کے یہاں مساواتی مزاحمت ملتی ہے۔ یہ
فطری امر ہے کہ جہاں کسی وجود کے حوالے سے ایسے منفی تصورات ہوں ، وہاں اس وجود
کے باطنی جہاں میں ایک گھٹن امیز مرض کی حدتک کرب ہوسکتا ہے۔ چناں چہاس تصور
پرتا نیثی نفسیات کے یہاں اس کار ممل احتجاج کی شکل میں اُ بھرتا ہے۔ ایسے ظالمانہ ساج
میں عورت لڑکے کی پیدائش پراپنے وجود کی توسیع بجھتی ہے اور لڑکی کی پیدائش کے موقع پر
میں عورت لڑکے کی پیدائش پراپنے وجود کی توسیع بھسے تھی ہوئے محسوں کرتی ہے۔ لیے مردحاوی
معاشرے میں وہ اپنی ساری خوشیوں اور آرزؤں کو مٹتے ہوئے محسوں کرتی ہے۔ لڑکے کی

پیدائش پرمردکوعورت پرزیادہ پیارامنڈ آتا ہے جب کہ لڑکی کی پیدائش پروہ نکاتِ ٹانی کے سپنے بنے لگتا ہے۔اس رویے پرجمول تشمیر کی شاعرات کے بہال مزاحمت کیا بل کہ احتجاج کے جذبات اُ بھرتے محسوس ہوتے ہیں۔ رہامعا ملہ عصر حاضر کا تواس میں جہاں تا نیثی نقاد وادیب اور شعرا فیمیز م (Feminism) مسائل کی بات کرتے ہیں وہیں اس زمانے میں عورت کے نہ چاہتے ہوئے بھی تا نیثی مادے کوشکم مادرسے ہواکر دیاجا تا ہے۔اس تا نیثی قتل کے سبب نسوانی نفسیات اور شعور میں کرب ودر داور تاریک الجھنوں کی اور بھی تا نیشی قتل کے سبب نسوانی نفسیات اور شعور میں کرب ور داور تاریک الجھنوں کی اور بھی شاعرات نے بیدا ہوجاتی ہیں۔اس عصری در ندگی کی واردات پر بھی جمول تشمیر کی شاعرات نے مزاحمتی رویوں کوشعریات کے شعور میں ڈھالنے کی کوشش کی ہے۔ علامتی اور استعاراتی پیرائے میں ان رویوں کوذیل کی نظموں میں ملاحظہ کریں۔

ایک کبوتر روزسویرے
میرے گھر کے آگان میں اُڑ کر آتا ہے
تو میں سوچنے گئی ہوں
کیا بیروح میرے ابّا کی ہے
کیا اماں کی
یامیرے اجداد کی روحیں
اس میں سمٹ کر آئی ہیں
اگلے بل اک لہرس میرے جسم وجاں کوچھوکر
جاتی ہے
جاتی ہے
جیسے یہ میراوہ بھائی ہے
جیسے یہ میراوہ بھائی ہے
ابّانے میری ماں کوزندہ دیکھنے کی خواہش میں
گھر کے دروازے کومقفل کرکے
گھر کے دروازے کومقفل کرکے

روك ديا تھارستے ميں نہیں، یہ میرا بھائی نہیں ہے بھیڑ میں مجھ سے بچھڑ گیا تھا اب ہرضبے مرے آنگن میں آکر مجھ سے باتیں کرتاہے بچىدك بچىدك كر قدم قدم پر پیش آئی دشوار یوں کو گنتاہے روتا ہے ان سب کی جان کو جن کے سبب بچھڑا تھا مجھ سے (رخسانہ جبین) اسی مضمون کے سلسل کے ساتھ عائشہ منور کی نظم'' سانحہ'' کوملا حظہ کیا جا سکتا ہے۔ راہ کے نکڑیر روزایک سانحه ہوتاہے '' ٹھوکرے گھڑوں کے ڈھکن اُٹھ جاتے ہیں ان میں کالا دھواں اور بھیا نک شعلے باہرلیک کر بے بسی کے عالم میں ليك جاتے تھے . روز کے اس جھنجھٹ سے بچنے کے لیے میں نے دوسری راہ اختیار کی جہاں کا لا دھواں ہے نہ بھیا نک شعلے بالم كى تصوريہ، نەسوكن كاجلايا

بس اک مثین ہی مثین ہے ڈاکٹر کہت نظر اپن نظم'' بیٹی ہونا گناہ طہرا'' میں مردحاوی معاشرے میں بیٹی کی پیدائش یر جو منحوسیت کی البحص موتی ہے اس پر طنزیہ مزاحمتی روبیاس طرح پیش کرتی ہیں۔ اس کی پہلی کلےکاری ہی غم كامژ ده لے كرآتى لاج شرم سے قبیلے والوں کا سرجھکتا بھاری بھر کم گیڑی کاخم ڈھیلا پڑنے کے خطرے سے أسےاٹھا کر بڑے مٹی کے تودے کے نیچے دبادیاجا تاچیکے سے بے چاری کا دم گھٹ جا تا ا تکمیں کھلنے سے پہلے ہی سُلا دیاجا تاپتے صحراکے پہلومیں مدت بعدومال بياك دن تازه ہوا کا حجونکا آیا رحمت کے منڈ لائے بادل تیچ شهر په پانی برسا ۔ کفر کا جادوٹوٹ کے بگھرا ایک ہی جنبش ایکاشاره عطا کر گیانئی زندگی

نياراسته، نياحوصله

جينے کااک نياسليقه

نئ ڈ گریر چلتے چلتے

جانے کہاں سے کہاں کو پینجی

سناہےاب کے قبیلے والے

وشمن جال کے بنے ہیں اس کے

خدا کرے رحمت کا پیکر

بادل بن کر پھر سے بر سے

جلتی ریت کے صحراؤں پر

عطا کرے پھروہی زندگی

وہی راستہ وہی حوصلہ

جينے کابس وہی سلیقہ

اس نظم میں نکہت نظر نے تلمیحاتی پیرائے میں بنّبِ قوا کی اُس کہانی کو پیش کیاجب زمانہ جاہلیت میں بنتِ موّا پڑھم و بربریت کا بازارگرم تھا، تورجمتِ عالم صلی اللّه علیه وسلم نے بیٹی کواس عذاب سے نجات دلائی ، پھر معاشرہ زمانہ کجاہلیت کی طرف بڑھ چکا ہے۔ دوبارہ نکہت نظر حضور کے کردار کے آنے کی خوا ہش مند ہیں۔

ریاست کی شاعرات کے یہاں ہمیں کسی ماں کے وُنیا سے رخصت ہوجانے ،اس کے بچوں کا ماں کے سائے سے محروم ہوجانے اور بچوں کے باپ کا اپنے رشتہ داروں کے مشوروں پڑمل پیرا ہوتے ہوئے دوسری شادی کر کے اپنے بچوں پرسو تیلی ماں کا تصور بھی ایک ماں کو وحشت اور اپنے بچوں کے متعقبل کے حقوق اور محبت وشفقت کی محرومی کا خدشہ ماں کے لاشعور میں وحشت کا سبب ہوتا ہے۔اس کے علاوہ عورت کی جنسی ، ومالی نا آسودگی ، تنہائی کا کرب اور کشمیر میں نامساعد حالات کے سبب عورت سے اس کا بیٹا ، بھائی یاباپ

وغیرہ کے بینتے کھیلتے گھرسے نکلنے کے بعد جب اہو میں ڈونی ہوئی لاش واپس آتی ہے یابت و قالی عصمت ریزی اوراس کوخون میں نہلا نے والے ظالم ہاتھ کا زخم ایک عورت کے دِل میں جودریدہ کچو کے لگا تا ہے۔ان سب مسائل کے کرب، وحشت اور گھٹن پر مزاحمتی عناصر ہمیں ریاستی شاعرات کے یہاں کثرت سے ملتے ہیں۔نظموں میں تو علامتی اوراستعاراتی لفظیات کے علاوہ وضاحت بھی مل جاتی ہے لیکن غزلیہ کلام میں مبہم اشارات، علامات اور استعارات کے ذریعہ شاعرات اپنے شعور میں پکنے والے دردوکرب کواپی تخلیقی شعریات کی زمین میں مزاحمتی اوراحتجاجی عناصر کوڈھالنے کی کوشش کرتی ہیں۔مرداساس معاشر سے میں نکاح ثانی کا احساس کس طرح ایک ہوی کے لاشعور میں وحشت پیدا کرتا ہے۔اس کا ظہار ترجم ریاض کی ایک ظم'' سوچتی ہوں اکث' میں ملاحظ کیا جاسکتا ہے۔

سوچتی ہوں اکثریہ ہی بات

کیام ہے کتب کا ہوگا

مرے مرجانے کے بعد

کون اس گھر کی نگہبانی کرے گا

پیار بھی دے گا میری چیز وں کو؟

میرے چہلم کے بعد ہی میری اکلوتی نند

بھائی سے کرنے لگے گی اصرار

واسط دے گی جوانی کا اسے

واسط دے گی جوانی کا اسے

ادر چبرے پہ کئے طاری سعادت مندی

پر شاہیم وہ نم کردے گا

پھر مگر کیا ہوگا

میرے بچے جو ہیںاس وقت دُلارےسب کے

ان کے صبے میں بھی آئے گی دوبارہ شفقت؟

آج کل سوچتی رہتی ہوں یہ باتیں اکثر

ریاستی شاعرات کے یہاں عورت کی نا آسودگی ،مردکی آوارہ گردی ، تنہائی کا کرباور نسوانی کردار کی شکست وریخت کی کیفیت پر مزاحت ذیل کے اشعار میں دیکھی جاسکتی ہے۔

میں ہوں تنہا تم پاس آؤ ،آؤ اندھیروآؤ میرے شریکِ غم ہوجاؤ ، آؤاندھیروآؤ پہلے بھی تم ساتھ میرے تھاب بھی ہوتم ساتھ آخرتک یہ ساتھ نبھاؤ ،آخراندھیروآؤ

(نفرت چوہدری)

تیری یاد میں منوا پاگل جمهرا بکھرا رات کا کاجل دیس پرائے وہ جابر سے گھرگھر آئے روزہی بادل آئے میں بادل آئے ہور بھی آئیل آئیل تھا پھر بھی آئیل (نصرت چوہدری)

میں اس کوجانے سے روکوں تو کس طرح روکوں؟ میں سوچتی ہی رہی اوروہ چلابھی گیا حصولِ زرکی ہوس اس کولے گئی پردیس سکونِ دِل کی وہ دولت مگر لٹا بھی گیا سکونِ دِل کی وہ دولت مگر لٹا بھی گیا د مکھے کر کر چیاں جو ہیں بکھری ہوئیں میرا کٹکن کلائی سے ڈرتا نہیں میرا کٹکن کلائی سے ڈرتا نہیں

تھافاصلہ تو تڑیتے تھے قربتوں کے لیے قریب آئے تو ملنے کی فرصتیں بھی گئیں پیٹ بھرنا ہی مقدر ہے تو پھر ہم کہاں انسان! ہم تھہرے چرند یہ اور بات کہ ہم بوند بوند کو ترسے تمام عمر سمندر ہمارے ساتھ رہا (نسرين نقاش)

سرخ سانسين الجھتی ہیں لوديتي ہيں قلم کی نوک پر چوستی رہتی ہیں انگلیاں مجھ کو ح ف ح ف زهر (عابده احمد) ﴿ ا كَى بِينِي كَى عصمت ريزي اوراس كَفِل بِرِمزاحمتی اشعار ملاحظه مول: دامن بیا کے ان سے نکلنا محال ہے ہرسو کثافتیں ہیں ،اندھیرے ہیں راستے (نفرت چوہدری) أف وه منظر! كانب أنهى نسرين ميں دشت ویرال، ایک هرنی، سودرند قتل، ڈاکہ، رہزنی، عصمت دری یڑھتے پڑھتے تھک گئے اخبار لوگ

(نسرين نقاش)

55 تنہائی کی اک بیاض میں اپناییۃ <sup>کک</sup>صوں بازار وقربہ میں ہے مری راہ گزرکہاں

(يروين راجه)

کشمیرکے نامساعد حالات کے سبب بچوں، جوانوں وغیرہ کے قبل عام پر مال، بہن اوربیٹی وغیرہ جیسی عورت کا کرب جیسے سفا کا نہ مسائل ، ریاستی شاعرات کے شعری دامن میں وحشت، داخلی ناسور بن چکے ہیں ان کی مزاحمتی کیفیات ذیل کے اشعار میں ملاحظہ ہوں۔

> روح سے ٹیکے لہوآ نکھوں سے پانی برسے میں نے سوچاہی نہ تھا جاتے ہیں بیچے گھرسے (ترنم ریاض)

جوبھی چہرے ہیں خون سے ترہیں ہرطرف غم زدہ سے پیکر ہیں روزِ محشر سے کیا ڈراتے ہو میرے آنگن میں سارے محشر ہیں

(نفرت چوہدری)

رُخ بدل دوآج حُن وعشق کی تصویرکا تم بھی دامن تھام لواب اینے دامن گیرکا (شنرادی کلثوم)

> یہ ہمارا گلستان وریان ہوا ہے دل کا طائر بھی یہاں جیران ہوا ہے ہائے انسال کا بڑا نقصان ہوا ہے وقت کا حاکم یہاں دربان ہوا ہے

بے گھری سوں مدید ، اس شہر میں یہ کون سا اعلان ہوا ہے (سکینداختر)

اس تحقیقی وتقیدی مطالعہ کے بعدیہ کہاجاسکتا ہے کہ ریاست جموں وکشمیری اُردو شاعرات کے یہاں نسائی حسیت اور تانیثی مسائل پربعض مزاحمتی عناصر جوسامنے آئے ہیں ان میں پدرانہ نظام، مرداساس معاشرے میں عورت کی قدروں کازوال ، بیٹی کا استحصال، ساسی مساوات کاریز رویشن، عصمت دری جنسی نا آسودگی، تنهائی کا کرب اورغورت کی شکست وریخت جیسے عناصر کلیدی حیثیت رکھتے ہیں لیکن ان کے خلاف غم وغصے اور مزاحمتی عناصر کے باوجود مغربی تانیثی نظریے کے مطابق مغربی خواتین کی جارجانہ مزاحت اوراحتاج کے مقابلے میں مشرقی اقدار کے مطابق دباد با اور دھیما دھیما مزاحمتی شعور ملتاہے ۔ایک طرف جہاں شاعرات کے یہاں مزاحمتی رویے نظرآتے ہیں تووہیں دوسری طرف مصلحت خداوندی کے مطابق فطری تخلیق کے آ داب بھی نظرآتے ہیں۔ ہاں! یہ بات قابل تسکین ہے کہ ریاست کی شاعرات کے یہاں اینے نسوانی وجود کانہ صرف شدیداحیاس وادراک ہے بل کہ عالمی وُنیا کے سامنے اس کے مکمل Discourse کو باور کرانے اوراینے حقوق کے حصول کا ہنر بھی موجود ہے۔

#### ماخذ

- ا شیراز ه جمول وکشمیراُردوشاعری نمبر
- ۲۔ عائشہ مستور''موج مضط'' ۳۔ ہم عصر شعری امتخاب نمبر کے گھرل اکیڈ کی جموں وکشمیر ۴۔ ہماراادب کچرل اکیڈ کی جموں وکشمیر ۵۔ جاویدانور۔وادی کشمیر کے چندا ہم شعراء

## عزيزاحمه كي ناول نگاري

ڈا کٹر محمدریاض احمد شعبہ اُردوجموں یو نیورسٹی

عزیزاحداردو کے ایک اہم نقاداورافسانہ نگار ہیں۔ اُردوناول نگاری میں بھی ان کا نام خصوصی اہمیت کا حامل ہے۔ انہوں نے چھ ناول ''ہوں''، ''مرمر اور خون''، ''گریز''، ''آگ'،''ایی بلندی ایس پستی'، اور شبنم'' لکھے اوران کے بہت بعد میں دوناولٹ جب آنکھیں آئن پوٹی ہوئیں اور''خدنگ جستہ'' تخلیق کئے جن کی نوعیت تاریخی ہے۔ عزیزاحمہ نے اپنے بیشتر ناولوں میں جنسی کوائف کو بھی اپنے تخلیقی اظہار کا ذریعہ بنایا ہے۔ عزیزاحمہ نفسیات کا گہرا مطالعہ رکھتے ہیں اور سگمنڈ فرائڈ سے متاثر ہیں اس لئے وہ جنس کو اپنے ناولوں میں پیش کرنے میں کوئی قباحت محسون نہیں کرتے لیکن ساتھ ہی انہوں نے مختلف ناولوں میں پیش کرنے میں کوئی قباحت محسون نہیں کرتے لیکن ساتھ ہی انہوں نے مختلف کے ان کے ناولوں میں پیش کرنے میں کوئی قباحت محسون نہیں کرتے لیکن ساتھ ہی انہوں نے مختلف کو کئون کے ناولوں میں بیش کرنے میں ان کا برتو جا بجا نظر آتا ہے۔

''ہوں''اور''مرمراورخون''عزیزاحمہ کے ابتدائی ناول ہیں۔ان ناولوں کوزیادہ شہرت نہیں ملی سکی۔''ہوں''(1932) میں پردہ کی فرسودہ رسم سے بیزاری کا اظہار کیا گیا ہے جسے مولوی عبدالحق نے اس کتاب کے دیباہے میں سراہا بھی ہے۔''مرمراورخون''(1932) کو عزیزاحمہ خودا پنابدترین ناول قرار دیتے ہیں۔اس ناول میں مجسمہ سازی اور دیگر فنون لطیفہ کا ذکر بھی ماتا ہے لیکن اس ناول سے زندگی کی کوئی حقیقی تصویرا بھر کر سامنے نہیں آتی۔ مجموعی طور پران ناولوں کے مطالع سے عزیز احمد کے ذہنی رجحانات اور فنی سوجھ ہوجھ کا اندازہ لگایا

جاسکتاہے۔

عزیزاحمدکامشہوراوراہم ناول' گریز'' ہے۔اس ناول کوخودعزیزاحمر بھی اپنے بہترین ناولوں میں شار کرتے ہیں۔ ان کے اپنے الفاظ میں ''یہ پہلا ناول ہے جس کو اپنا کہتے ہوئے بھی مجھے شرم نہیں آتی۔ گئی لحاظ سے میں اس کو اپنا سب سے کامیاب ناول سجھتا ہوں'' ہوں سس ۱۳۳۳)۔ دراصل' گریز'' میں یورپ میں زرتعلیم ہندوستانی طلباء کی زندگی ہوں'' ہوں کی ساتھ پیش کرنے کی سعی کی گئی ہے۔ ان طلباء کے سامنے ایک طرف یورپ کی زندگی اور اس کے حقائق سے اور دوسری طرف ہندوستانی زندگی اور اس کے حقائق سے اور دوسری طرف ہندوستانی زندگی اور اس کی ناگفتہ بہ بچائیاں جنہیں آگھیں چرانے کے باوجود فراموش نہیں کیا جاسکتا تھا۔ زمانی لحاظ سے ''گریز'' میں 1926 سے 1942ء تک کے حالات و واقعات کا احاظ کیا گیا ہے جسے ہم آسانی سے جھنے کے لئے پہلی سے دوسری جنگ عظیم کا درمیانی زمانہ کہہ سکتے ہیں۔ مکانی لحاظ سے اس ناول میں ہمیں حیر آباد کی تہذیب و درمیانی زمانہ کہہ سکتے ہیں۔ مکانی لحاظ سے اس ناول میں ہمیں حیر آباد کی تہذیب و معاشرت اور اس کے خصوص سیاسی اور ساجی حالات نظر آتے ہیں جن کا اظہار ناول نگار نے بوری فنکاری کے ساتھ فلیش بیک تکنیک میں کیا ہے۔ اس ناول کے پس منظر میں امریکہ اور یورپ کے دیگر مما لک بھی ہیں لیکن خصوصی توجہ برطانیہ پر مرکوز ہے۔

''گریز'' کا مرکزی کردار نعیم دراصل ہندوستان کی اس نئی نسل کا نمائندہ ہے جو محنت کش طبقہ سے تعلق رکھتا ہے وہ اپنی مفلسی کے باو جو درات دن سخت محنت کر کے تعلیم حاصل کرتا ہے اور ایک بہتر مستقبل کی تلاش میں سرگردال رہتا ہے۔ اس تلاش وجبتو میں وہ اعلی تعلیم کے لئے یورپ جاتا ہے جہال سے تعلیم حاصل کرنے کے بعد اس کی زندگی کے سارے خواب اپنی خوشگوار تعبیر تک پہنچ جائیں گے اور وہ ایک بہتر ، صحت منداور خوشحال نزدگی گزار سکے گا۔ یورپ میں حصول تعلیم کے دوران نعیم کے تجربات و مشاہدات اس کی مشیقتی Situation کا پورا پورا دور این صحیح Position کا پورا پورا در ساس ہوتا ہے۔ نعیم شعوری طور پرزیادہ بالغ نظر معلوم نہیں ہوتا وہ انسانی زندگی اور اس

کے اعلیٰ مقاصداوراس کے فلسفہ ونظریات سے بھی واقف نہیں لیکن وہ ایک بے حد حماس نوجوان ہے اور یہی چیزاسے خود آگری کی منزلوں پر پہنچادیت ہے۔ بعیم کو نہ صرف اپنی مفلسی، بیسی اور بے دست و پائی کا احساس ہے بلکہ اس بات کا بھی پورا پورااحساس ہے کہ وہ ایک غلام ملک کا ذلیل وحقیر باشندہ ہے جو حصول تعلیم کے لئے پورپ آیا ہے جہاں اس کی اور اس کے ملک وقوم کی کوئی وقعت نہیں کیونکہ یہاں اسے صرف تعلیم حاصل کرنا ہے اور اس کے بلک والیس جانا ہے جہاں مفلسی، جہالت اور اوہام پرتی کی شکارا یک پوری کی پوری قوم کے دورمیان زندگی بسر کرنا ہے اور حاکم طبقہ کے ایک مہرے کی حیثیت سے کام کرتے کرتے اپنے انجام تک پہنچا ہے۔ تعیم کو بیا حساس موجودہ زندگی اور اس کے حقائق سے چیثم پوٹی کرکے گریز کی اس منزل پر پہنچا دیتا ہے جہاں عورت کا حسن اور اس کا جسم ہی نعیم کی ذبئی تسکین کا سامان بن سکتا تھا۔ ''گریز'' میں قار نمین کو جوعریا نی نظر آتی ہے وہ ایک میں فطری چیز ہے جسے عزیز احمد نے تعیم کے کردار کے ذریعہ اس کی اعصائی کمزوری کی شکل میں نہایت فنکاری سے چیش کیا ہے۔ ویسے تعیم کو بھی اس کا پوراا حساس ہے۔ ناول میں ایک ایسا منا ہیں کیا ہے۔ ویسے تعیم کو بھی اس کا پوراا حساس ہے۔ ناول میں ایک ایسا مقام بھی آتا ہے جہاں:

''ایک طرح کی اعصابی کمزوری نعیم پر حاوی ہونے گی .....وہ سوچنے لگا میں اس طرح کب تک گریز کرتار ہوں گا۔ کب تک بیز بنی اور جذباتی انتشار باقی رہے گا اور کوئی ترکیبی نتیجہ کوئی امتزاج میری روح اور ذہن اور جسم کی فضا میں ابھرے گا۔ کب تک میں زندگی سے گریز کرتار ہوں گا، کب تک میں زندگی سے فریز کرتار ہوں گا، کب تک میں زندگی سے فریز کرتار ہوں گا، کب تک میں زندگی سے فریز کرتار ہوں گا، کب تک میں اور عاشقی بھی جذباتی عاشق جس میں کوئی ذہنی اطمینان نہیں' ا

''گریز'' کے کرداروں میں بھلے ہی بےفکری،لا ابالی پن، بے نیازی، مُلکین مزاجی اور جنس پرستی پائی جاتی ہولیکن ایکے یہاں سیاسی وساجی شعور پورے طور پر موجود ہیں۔اس ناول میں بالخصوص اس نکتہ کی طرف بھی اشارہ کیا گیا ہے کہ خواہ آ دمی وقتی طور پر پیش وعشرت میں زندگی بسر کرر ہا ہولیکن ایک وقت ایسا ضرور آتا ہے کہ اسے زندگی کی حقیقتوں کا احساس ہوتا ہے بیوہ حقیقت ہے جس سے گریزممکن نہیں۔

عزیزاحد نے ''آگ' میں کشمیرکوا یک وسیع پس منظر میں دیکھنے اور دکھانے کی کوشش کی ہے۔ اس ناول میں ہندوستانی زندگی کو کشمیر کے سیاسی ، ساجی ، معاشی اور ثقافتی پس منظر میں پوری سچائیوں کے ساتھ پیش کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ ''آگ' میں ایک طرف کشمیر کی خوبصورتی ، کیھولوں ، کیھوں اور میوہ جات کی کثرت کا ذکر ہے تو دوسری طرف وہاں کے افلاس ، جہالت ، گندگی اور اس کی مجبوری و بے کسی کو ڈوگرہ شاہی سر ماید داری اور برطانوی حکمرانوں کے مضبوط شکنج کے ساتھ کامیا بی سے پیش کیا گیا ہے۔ ایک نوسالہ لڑکی بھوک اور پیاس کے باعث دم تو ٹر دیتی ہے تو عزیز احد بے قرار ہوجاتے ہیں :

''جہاں فرنگیوں اور ہندوستانی امیروں کے کتے سیروں دودھ پیتے ہیں پام پورسے آئی اجنبی نوسالہ لڑکی کیلئے ایک سوکھی روٹی کاٹکرا نہیں ہے''م

دراصل یہی وہ آگ ہے جوعزیز احمد کے ذہن میں سلگتی رہتی ہے۔ وہ اپنے داخلی احساسات اور ذہنی کیفیات کواس ناول میں پیش کرنے کی سعی کرتے ہیں۔ ملک کی بدحالی، سامراجیت اور آمریت کو دیکھ کرکسی بھی حساس فنکار کا بے چین ومضطرب ہو جانالازمی ہے۔ عزیز احمد نے 1908 سے 1945 تک کے اہم واقعات کو اس ناول میں مختلف کر داروں کے ذریعے اس طرح پیش کیا ہے کہ'' آگ'' کشمیر کی ایک تہذیبی تاریخ کے پس منظر میں لکھا ہوا ایک سنجیدہ اور اہم معاشرتی ناول بن گیا ہے۔

عزیز احمد کے ناولوں میں'' اُلیی بلندی الیی پستی'' کو ایک خاص اہمیت حاصل ہے۔ عزیز احمد نے وسیع کینوس پر حیدر آباد کی تہذیب وتمدن کی تبدیلیوں کو بہت خوبصورتی سے پیش کیا ہے۔اس ناول میں اعلیٰ وامیر طبقہ کو پیش نظر رکھا گیا ہے کیکن ساتھ ہی تمام طبقے کی زندگی سامنے آجاتی ہے۔ ''ایسی بلندی ایسی پستی'' میں سلطان حسین اور نور جہال کی ازدواجی زندگی کو دکھایا گیا ہے۔ نور جہال اپنے شوہر سلطان حسین کے ظلم برداشت کرتی ہے اور اندر ہی اندر گھلتی رہتی ہے لیکن آخر میں وہ بھی احتجاج کرتی ہے۔ دراصل بیمسکله ان تمام اعلی ومتوسط طبقے میں عام ہے جہال عور توں کو ان کے حقوق سے محروم رکھا جاتا ہے۔ وہ بے جاظلم وزیادتی برداشت کرنے پر مجبور ہوتی ہے۔ عزیز احمد نے حیدر آباد کی معاشرتی زندگی کی عکاسی کرتے ہوئے تقسیم ہند، فرقہ وارانہ فساد اور کمیونزم وغیرہ کو بھی موضوع بنایا ہے۔ وہ ساج میں بھیل رہی رشوت ستانی اور دیگر برائیوں کی بھی نقاب کشائی کرتے ہیں۔ عزیز احمد نے حیدر آباد کے طبقہ امراء کے اندر ہی اندر پہنپ رہی کر پشن کو بھی اپنے اس ناول میں بڑی خوبصورتی سے پیش کر دیا ہے۔

''شہنم' 1950ء میں شائع ہوا۔ اس ناول میں شہنم اورار شدعلی کے عشق کی داستان بیان کی گئی ہے۔ ارشدایک تعلیم یافتہ اور ذبین نوجوان ہے۔ وہ ایک اچھا صحافی بھی ہے گئی میں مبتلا نظر آتا ہے کیونکہ اسے شہنم کے گئی محاشقوں کا علم ہے۔ وہ اس کی دوشیز گی پھی شک کرتا ہے۔ اس معاملے میں ارشد خود بھی شک کرتا ہے۔ اس معاملے میں ارشد خود بھی شبنم کے علاوہ زیبا، رعنا اور دوسری گئی لڑکیوں سے عشق کرتا ہے۔ ناول میں ایک مقام وہ بھی آتا ہے جب دونوں ایک دوسرے سے جدا ہو جاتے ہیں۔ 'دشبنم'' میں بھی عزیز احمد نے جنس کو فذکا رانہ انداز میں پیش کیا ہے۔ اس ناول کی سب سے بڑی خصوصیت ہیہ کہ نے میں کو کردار صرف کورانہ جذبات سے ہی کام نہیں لیتے بلکہ ذہن کا استعال بھی کرتے ہیں۔

مزیزاحمہ نے دوتاریخی ناول بھی لکھے ہیں جن میں امیر تیمور کی زندگی اورعہد کوان کے چند مسائل وسانحات کے ساتھ بے حد فنکارانہ انداز میں پیش کیا ہے۔ ان میں سے ایک ناول' جب آئکھیں آئن پوش ہوئیں' ہے جو 1966 میں شائع ہوا۔ دوسرا ناول' خدنگ جست' ہے جس کاسن اشاعت 1972ء ہے۔ اول الذکر ناول میں امیر تیمور، سلطان حسین

اور بابا زین الدین کے کرداروں کے ذریعے ان کے عہد کے معاملات ومسائل پر نئے سرے سے غور وفکر کی دعوت دی ہے۔ ناول میں ایک اہم مقام وہ ہے جب امیر تیمور قاضی وقت بابازین الدین سے پوچھا ہے:

''بابازین الدین آپ کو کچھ کہنا ہے''۔قاضی زین الدین نے کہا صرف اتنا کہ جسم کوفولا دکا ذرہ بکتر پہنایا جاتا ہے اور سر پر آئنی خود اوڑھا جاتا ہے۔ تب بھی آئنھیں کھلی رئتی ہیں حالانکہ آئکھیں جسم کا سب سے نازک حصہ ہیں لیکن جب آئکھیں آئن پوش ہو جائیں تو ذرہ بکتر بریار ہے، فولا دخود بریار ہے، تیراور تبر، ڈھال اور تلوار بریار ہے۔ آئکھیں آئن پوش ہونے میں اور زیادہ خطرہ ہے''سی

امیر تیمور بابازین الدین کے کے ہوئے جملے پرغور کرتا ہے یہ جملے اسے رات جرزئی انتظار میں مبتلا رکھتے ہیں اور دوسرے دن بھی وہ کوئی قطعی فیصلہ ہیں کر پاتا ہے۔ تاہم نتیجہ سلطان حسین کے کئے ہوئے سرکی صورت میں سامنے آتا ہے۔ اقتدار کی اپنی زبان اور سوچ ہوتی ہے۔ ''جب آئکھیں آئن پوش ہوئیں'' میں عزیز احمد نے وسط ایشیا کے چند تاریخی کر داروں کے ذریعہ اسی حقیقت کو بے نقاب کیا ہے پھر بھی ایسا لگتا ہے کہ عزیز احمد ان تاریخی اشخاص وکر دار کے ذریعے جو کچھ بھی کہنا چاہتے تھے وہ پوری طرح نہ کہہ سکے لہذا اس کے لئے ایک اور ناول'' خدنگ جست'' کی تحمیل میں آئی۔ یہ ناول'' جب آئکھیں اس کے لئے ایک اور ناول'' خدنگ جست'' کی تحمیل مل میں آئی۔ یہ ناول'' جب آئکھیں آئی ویش ہوئیں'' کی توسیع شدہ شکل ہے۔ مجموعی طور پر ان دونوں ناولوں میں عزیز احمد نامی موئی ہو اور تاریخی شغور کو رہنما بنا کر اپنے عہد کی سچائیوں کی نقاب کشائی کا کام سرانجام دیا ہے۔

عزیز احمد کے ناولوں کے جائزے کے بعد کہا جاسکتا ہے کہ اردو ناول نگاروں میں انہیں ایک خاص مقام حاصل ہے۔ حقیقت نگاری کے معاملے میں ان کے قلم کی جولانیاں قابل دید ہیں۔ جنسی حقیقت نگاری کے میدان میں عزیز احمد کا شار مغرب کے چند نمائندہ

64 ناول نگاروں کی صف میں کیا جاسکتا ہے۔'' گریز'' اور''ایسی بلندی الیسی پستی''عزیز احمد کےفن کے شاہ کار ہیں جواپنی گونا گوں خصوصیات کی بنیاد پراردوادب میں مدتوں یا در کھے جائیں گے۔

ا۔ عزیزاحمد گریزش۱۹۸ ۲۔ عزیراحمد آگس،۵۳ ۳۔ جبآ نکصیںآ ہن پوش ہوش ہوئیں،۳۸ سے۳۷

## جمالیاتی تنقید کاعلمبر دار بروفیسرشکیل الرحمٰن: ایک جائز ہ

ڈا *کٹر عب*دالغنی

اردو تقید نگاری میں مولانا الطاف حسین حاتی نے تقید کی بنیاد ڈالی، ان کی تقید کی تصنیف مقد مشعر و شاعری اردو کی پہلی تقید کی کتاب ہے۔ ان کے بعد مولانا شبلی نعمانی، پر وفیسر کلیم الدین احمد، امداد اما ماثر، پر وفیسر احتشام حسین، آل احمد سرور، پر وفیسر شمس الرحمٰن فاروتی، پر وفیسر وہاب اشر فی، پر وفیسر قمر اعظم ہاشمی، پر وفیسر لطف الرحمٰن ، اور کئی دوسرے ناقدین نے اردو تقید نگاری کی روایت کوآگے بڑھایا۔ اس کاروانِ نقد ونظر میں دوسرے ناقدین نے اردو تقید نگاری کی روایت کوآگے بڑھایا۔ اس کاروانِ نقد ونظر میں ہے۔ ان کی شخصیت اجر کرسامنے آئی جنہیں ادبی دنیا پر وفیسر شکیل الرحمٰن کے نام سے جانی ادی شخصیت بڑی متنوع اور ہمہ جہت ہے۔ وہ بیک وقت ایک اچھاستاد، نامور ادیب اور ناقد تھے۔ اردوادب میں جمالیاتی تقید کے میرکاروال کے نام سے جانے جاتے ہیں۔ پر وفیسر شکیل الرحمٰن مفروری ہے ہا ہی سے جانے جاتے ہیں۔ پر وفیسر شکیل الرحمٰن مارخ میں پیدا مور کی دیا دور کی دیا ہور کیا ہور کی دیا ہور کیا ہور کی دیا ہور کیا ہور کی دیا ہور کی دیا ہور کیا ہور کی دیا ہور کی دیا ہور کیا ہور کی دیا ہور کیا ہور کیا ہور کیا ہور کیا ہور کی دیا ہور کیا ہو

کام کیا۔ 19۸9ء میں لوک سبجا کے رکن منتخب ہوئے اور چندر شیکھر کی کا بینہ میں وزیر صحت رہے، پروفیسر شکیل الرحمٰن نے اردومیں جمالیاتی تنقید کے فروغ میں نمایاں خدمات انجام دیں اور جمالیاتی تنقید کواپنااوڑ ھنا بچھونا بنایا۔اس سلسلے میں ابرار رحمانی ککھتے ہیں:۔

''شکیل الرحمٰن نے جمالیاتی افکارکواس بلندی پر پہنچادیا تھا۔آئ کی نسل یا ہمارے بعد کی نسل کوشاید ہی تو فیق ہوشکیل الرحمٰن کا حیات ادب اور جمالیاتی قدروں کے شیدائی رہے۔ شکیل الرحمٰن کی عین خوش نصیبی ہے کہ روزگار کی تلاش میں کشمیر جنت بینظیر پہنچ گئے جہاں قدرت نے خوبصورت مناظر اور خوبصورت چہرے دل کھول کرعطا کئے ہیں۔ کشمیر کے اس ماحول اور آب ہوا کاشکیل الرحمٰن نے بھر پور لطف اُٹھایا اور اسے اپنی متعدد کتابوں میں ''محفوظ کردیا شکیل الرحمٰن ایک عام سیلانی یاسیاح نہیں تھے۔ جو وقتی طور پر ان مناظر سے بھر پور ایک عام سیلانی یاسیاح نہیں تھے۔ جو وقتی طور پر ان مناظر سے بھر پور اس ریاست کو اپنا میدان عمل بنایا۔ چنانچوانہوں نے جمالیات سے بھر پور متعلق مختلف موضوعات اور پہلوؤں کو اپنی تحریروں اور کتابوں میں نہ صرف پیش کرنا شروع کیا بلکہ اسے وظیفہ حیات بنالیا''۔ یا

پروفیسر شکیل الرحمٰن کے بارے میں ابرار رحمانی نے جورائے پیش کی ہے اس حقیقت سے انکارنہیں کیا جاس کا نہیں کیا جاس کا نہیں کیا جاستا ہے کیونکہ پروفیسر شکیل نے قدرت کے حسین مناظر سے مالا مال اور حسین وجیل وادیوں ، ندیوں اور آبشاروں کا جب چشم واسے مشاہدہ کیا اور قدرت کی ہر نعمت میں جمالیات کی کھوج شروع کی اور اس کو انہوں نے زندگی کا مقصد بنایا اور جمالیات کو انہوں نے بنایا ہے اور جمالیات تقید کی متعدد کتابیں کو انہوں نے باضابطہ ایک فن کے روپ میں اپنایا ۔ اور جمالیاتی تقید کی متعدد کتابیں تعنیف کیں۔''اساطیر کی جمالیات' مولا نارومی کی جمالیات' عافظ شیرازی کی جمالیات ، امیر خسر وکی جمالیات ،' میر شناس' تصوف کی جمالیات ،' میر شناس' تصوف کی جمالیات ، امیر خسر وکی جمالیات ، کمیر شناس' تصوف کی جمالیات ،

"کلا سیکی مثنوی کی جمالیات" محمقلی قطب ثناه کی جمالیات " داستان امیر تمزه اور طلسم ہوش رئیا کی جمالیات" فکشن کے فزکار ، پریم چند" منٹو شناس " احمد ندیم قاسمی ایک لیجند" مرزا غالب اور ہندمغل جمالیات" رقص بتان آزری ، غالب کا داستانی مزاج " غالب اور مغل مصوری" غالب کی جمالیات " رقص بتان آثر م (خود نوشت سوائح حیات) اور ہندوستانی جمالیات تین جلد ول پر شتمل ہے۔ ان میں جس تفصیل کے ساتھ انہوں نے ہندوستانی تہذیب و تدن کلچرسم ورواج ، مذاہب ، فن تغمیری ، فن مصوری اور صدیوں پرانے بسنے والے قبیلوں ، عقائد اور ان کے رسم ورواج میں بھی جمالیاتی حسن کی جھلکیاں تلاش کرنے کی کوشش کی ہے۔ قرآن کیم جمالیات گائی کوشی کی انہوں کی تصویری" محمدا قبال "فراق گورکھپور کی کی جمالیات" اختر الاایمان جمالیاتی لیجند" چپ جی صاحب (مع مقدم ومفاہیم ) در بھنگہ کا جوذکر" وغیرہ جیسی بے شارتصانیف کے موجد ہیں جس سے آنے والی نسلیس مستفیض کی جولیات " والی نسلیس مستفیض ہوں گی ۔ یقیناً انہوں نے اردوا دب میں جمالیاتی تقید کے فروغ میں تاریخ ساز تقیدی کار مول کے باعث نامہ انہا مول کی حلقوں میں باباسائیں کے نام سے بھی جانے جاتے رہے ہیں۔

اردو میں جمالیاتی تقید پر بہت سارے ادباء نے کام کیا ہے جیسا کہ مولانا الطاف حسین حالی، مولانا شبلی نعمانی کے یہاں بھی اس کے اثرات دیکھے جاسکتے ہیں اور ماضی قریب میں امدادامام اثر، مہدی افادی اور عبدالرحمٰن بجنوری کے ہاں اس قسم کی تقیدی خوبی نمایاں ہیں۔ اردو میں جمالیاتی تقید کا تصور بیسویں صدی کی تیسری اور چوتھی دہائی میں سامنے آیا۔ اس عہد میں، پیٹر، اسپنگار اور آسکر وائلڈی جمالیاتی فکری باضا بطشعوری طور پر پیروی کی گئی ہے۔ ایسے نقادوں میں نیاز فتح پوری کا نام سرفہرست ہے۔ ان کی تحریروں میں جمالیاتی رنگ و بوکی جھلکیاں موجود ہیں۔ لیکن بابا سائیں نے جمالیاتی تنقید پر جو کارنامہ انجام دیا ہے جسے جمالیاتی ادب کا نقاد کبھی فراموش نہیں کرسکتا۔ اس کا ذکر کرتے ہوئے حقانی القاسمی لکھتے ہیں: ۔

'' شکیل الرحمٰن کی تقید محض تخلیق کے جمالیاتی اوصاف کا اظہار نہیں ہے بلکہ اخلاقی جمالیات کی بلند ترین مثال ہے۔ مرزاغالب اور ہند مخل جمالیات ، میر شناسی ، ہندوستان کا نظام جمال ، امیر خسر و کی جمالیات ، منٹوشناسی ، کلاسیکی جمالیات ، منٹوشناسی ، کلاسیکی ، مثنوی کی جمالیات میں تخلیق کے داخلی جمالیاتی تحریک کی تلاش کاعمل روشن ہے جمالیاتی تصور تیں ان کی تحریر میں نمایاں ہیں''۔ بی

شکیل الرحمٰن جمالیاتی تنقید کے بارے میں حقانی القاسمی کی رائے پیش کی ہے اوران پر جوتھرہ کیا ہے وہ تحقیقی حقائق پر بہنی ہے۔ کیونکہ انہوں نے مشرق ومغرب دونوں تہذیبوں سے استفادہ کیا ہے اور اس کے علاوہ اردوا دب میں ہندوستانی تہذیب و تدن بالحضوص ہندوستانی ضمیمیات کے اسرار ورموز سے واقف کرایا ہے۔ استخلیقی کچرسے اپنی جمالیاتی فکرونظر کارشتہ جوڑ اہے جس میں بے پناہ خیلی احساسات پایاجا تا ہے۔ پروفیسر شکیل الرحمٰن ہندوستانی جمالیات میں لکھتے ہیں۔

''فنون لطیفه کی جمالیات کی تاریخ میں ہندوستانی جمالیات کا مقام بہت بلنداور منفرد ہے ، رقص ، موسیقی ہتمیر و مصوری اور مجسم سازی کی جمالیات حددرجہ پھیلی ہوئی تہدار گہری ہے۔جلال و جمال کے ایسے مظاہر دنیا کے کسی بھی ملک کی جمالیات میں شاید ہی دکھائی دیں ۔اس لئے بھی کہ بی ظاہر کی معنویت بھی رکھتے ہیں اور داخلی معنویت بھی ۔ ہندوستانی جمالیات میں جیسے حیات و کا کنات کا سارا معنویت بھی ۔ ہندوستانی جمالیات میں جیسے حیات و کا کنات کا سارا حسن سمٹ آیا ہو، کسی بھی فن کا مطالعہ کیجئے ان کی جمالیاتی تا شیر پورے وجود میں سرایت کرتی محسوں ہوتی ہے ۔اس کی ارتعاشات پورے وجود کی سارا ہے ہیں'۔ سی

اس اقتباس سے پروفیسر شکیل الرحمٰن کی دور اندیش، باریک بنی، ادب کے تقیدی پہلوؤں پہان کی گئی گہری نظر تھی اور مناظر قدرت سے انہیں کئی آگاہی ہے جس نے انہیں ادب کے ہرصنف میں جمالیاتی قدروں کی تلاش کے لیے مجبور کیا۔ جس کی واضح نشانیاں ان کی تحریروں اور خاص کر ہندوستانی نظام جمالیات میں بھی دیکھنے کو ملتی ہیں۔ انہوں نے ہندوستانی فن مصوری کا جمال، خاکوں اور رنگوں کا جمال، پھولوں اور پتوں، رقص اور موسیقی ہندوستانی فن مصوری کا جمال، خاکوں اور رنگوں کا جمال، پھولوں اور پتوں، رقص اور موسیقی کی جمالیات کو جس آفاقی سوچ اور علمی بصیرت کے ساتھ پیش کیا ہے وہ ار دوزبان کے ناقد جمیدی ان کتابوں کا بھی تفصیلی ذکر کیا ہے جن میں فن مصوری، سنگ تراشی اور بت سازی کی جمیدی ان کتابوں کا بھی تفصیلی ذکر کیا ہے۔ جن میں فن مصوری، سنگ تراشی اور بت سازی کی قدر و قیت اور اہمیت کے بارے میں تفصیلی معلومات ملتی ہیں۔ اس کے علاوہ انہوں نے قنون سے متعلق دو تصانیف' مان میں اور سیرا' اور سمرن گان سوتر دھار' کا بھی تفصیلی ذکر کیا ہے۔ جن میں آریوں اور غیر آریوں کے تجربوں کی بنا پر یا ان سے راہ پاکر فنون کے لیے ارتقاء کی میں تہ ہیں آریوں اور غیر آریوں کے تجربوں کی بنا پر یا ان سے راہ پاکر فنون کے لیے ارتقاء اس کی تہدیک پہنچنے کی کوشش کی ہے، لکھتے ہیں: ۔

''شیولنگ طاقت ،استیکام ، جنس تخلیق و جدت ، چکر ، زمانه سنت ، پوگ ، سادهی زندگی کے جو ہر ، آھنگ باطنی ،اضطرابِ داخلی ، سکون جسمانی ، جنسی اور روحانی بیداری ، آزادی ، تحرک ، روشی ، مسرت ، آسودگی بصیرت ، وزن کیف ، وجد ، راحت ، ارتعاشات حیات ، نجات سب کامعنی خیز علامیہ ہے ، جو مجسمہ سازی ، مصوری اور فن تغیر کا انتہائی قیمتی جلوہ بنا ہے ،معنوی جہوں کی ایسی مجسم ہیں ' اور آگے چل کر کھتے ہیں : ۔

الیی پر جلال اور جمال سرایت کرنے والی'' رچ بس جانے والی اور باطن میں پھیلنے والی جمالیاتی علامت اور کہیں نہیں ملتی''۔ س

70 انہوں نے ہندوستانی جمالیات کے ارفع اور عظیم ترحسن کی علامت کو پیش کیا ہے اور رقص کی صورت میں دریافت کیا ہے اور تخلیق کا ئنات کواسی رقص کا نتیجہ قرار دیا ہے۔اس سلسلے میں پروفیسر مشاق احمد اپنے مقالے''جمالیات کے رمز شناس شکیل الرحن'' کے مارے میں لکھتے ہیں:-

''رو فیسر شکیل الرحمٰن کی نظر میں جمالیاتی عکس کی بدولت ہی جہاں فکر ونظر پرکشش بی ہے۔اور ہندوستانی تخلیق کاروں وفئ کاروں کا جمالیاتی شعور دیگرمما لگ کے فئکاروں کے مقالعے قدرے بیدار ر ہاہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہندوستانی فنون کی جمالیاتی سطح ہمیشہ بلندرہی ہے۔ان کی نگاہ میں جمالیاتی سروکار کے بغیر کسی مہذب ساج کی تشکیل ممکن نہیں اور ساج کے بغیر فنون لطیفہ کا وجود ناممکن ہے۔اس کئے وہ ہرتخلیق میں جمالیاتی عکس کےخواہاںنظراؔ تے ہیں،وہ صرف اد کی تخلیقات شعری یا نثری میں ہی نہیں بلکہ آ رٹ موسیقی اور رقص میں بھی جمالیاتی پرتو کے متلاشی ہیں''۔ 🙆

ڈاکٹر مشاق احمد یروفیسرشکیل الرحمٰن کی جمالیاتی تنقید کوتہذیب کا الوٹ حصہ تسلیم کرتے ہیں کیونکہ شکیل الرحمٰن' سلطان محمد قلی قطب شاہ'' کو ابتدائی اردو تہذیب کے پہلے رومانی شاعر مانتے ہیں جن کے جمالیاتی تج بوں سے،شرینگاررس،مسلسل میکتار ہاہے چونکہ شاداب رومانی تج بوں کا بیشاعر بوری زندگی کوایک حسن سجھتار ہااس لئے اس کے جمالیاتی تج بول میں ہر جگہ جراغاں سی کیفیت ہے محبوب شعری کا ئنات کا مرکز ہے تمام جمالیاتی ارتعاشات (Aesthetic Vibration) اسی مرکز کی شعاعوں کی دین ہیں جس کی زندہ مثال ان کے بیا شعار ملاحظہ کریں:-

> اے نارہے اس جگ میں تج مکھ عجب روش حراغ د کھے نہیں اجنوں کہیں دھات کا تو کھن جراغ

حاجت نہیں جوسور چنددن رات یون نکلیا کریں بس ہے دبانے دو جگت نج مکھ درین چراغ

سلطان قلی قطب شاہ کے ان اشعار سے بخو بی اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ ان کی شاعری میں بنیادی طور پر جمالیاتی تصور نظر آتا ہے۔ان کے ان اشعار میں کا ئنات میں محبوب کے روشن اور تابناک چبر ہے ہی کی وجہ سے روشنی پھیلی ہوئی ہے۔

شکیل الرحمٰن نے جمالیات کی تلاش کی حدیں صرف اردوزبان وادب تک ہی محدود نہیں رکھیں بلکہ فارسی اور عربی زبان وادب کے شعراء کے کلام میں بھی اور خاص کر قرآن کر میں جمالیات کے حسن کی تلاش میں غوطہ کرن نظر آتے ہیں۔ فارسی زبان وادب کے مشہور شاعر حافظ شیرازی کی شاعری میں جمالیات کی خوبیوں کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔۔

''حافظ کی جمالیات ایسے تجربوں کے پیش نظر بھی ایک انتہائی ارفع اورافضل معیار پیش کرتی ہے جس کی وجہ سے فارسی اردوشاعری کی روایات کی مضبوط اور مشحکم کڑی بن جاتی ہے''۔ لیے

حافظ شیرازی کی شاعری تو جمالیات کا منبع ہے جس کا احساس ان کی شاعری کے مطالع سے بخو بی ہوتا ہے۔ ان کی شاعری میں جمالیاتی حسن کی تمام خوبیاں موجود ہیں جس کا احساس ان کے إن اشعار سے بھی ہوتا ہے، ملاحظہ ہو: -

وگر با ورخی داری رواز صورت گر چیں برس کہ مانی نسخہ می خواہد ز نوک کلک مشکنیم یقیں نہیں تو جا چین کے نقاش سے دریافت کر کہ مانی میرے مشکین قلم کا نسخہ مانگتا ہے

حافظ شیرازی پروفیسر شکیل الرحمٰن کی جمالیاتی تنقید کی کڑی یہاں پر ہی ختم نہیں ہوتی ہے بلکہ ان کی نگاہ میں امیر خسر و، کبیر، رومی ہوں کہ نظیرا کبرآ بادتی غالب ہویا اقبال ، فراق گورکھپورتی ہویا فیض احمد فیض کے علاوہ پریم چنداور منٹو وغیرہ بیسب کے سب جمالیاتی نقوش کے شاعر و فیض احمد فیخار ہیں۔ وہ نظیرا کبرآ بادی کی شاعری پراظہار خیال کرتے ہوئے لکھتے ہیں:۔

''ان کی جمالیات میں انسان ، اس کی تمدنی اور تہذیبی زندگی، مناظر حسن و جمال مظاہر کا ئنات ، رقص حیات محبوں کے نغیے، تہتیہ ممائل حسن و جمال مظاہر کا ئنات ، رقص حیات محبوں کے نغیے، تہتیہ کہ مختلف قسم کی خوبصورت آ وازوں کا آ ہنگ سب شامل ہیں' ۔ بے پروفیسر شکیل الرحمٰن ، نظیرا کبرآ بادی کی شاعرانہ عظمت کے قائل ہیں اور اوز مرہ کی زندگی کے شاعر نصور کرتے ہیں۔ کیونکہ انہوں نے ہندوستانی کلچر، تہذیب اور روز مرہ کی زندگی کے مسائل کو اپنی شاعری کا موضوع بنایا اور ان کی شاعری میں جمالیاتی عناصر کی موجودگی کا احساس دلاتے ہیں۔ مفتی عطاء الرحمٰن قاسمی کھتے ہیں:۔

''پروفیسر شکیل الرحمٰن مرزا غالب اور ہند مغل جمالیات''امیر خسروں کی جمالیات ، قلی قطب شاہ کی جمالیات ، تصووف کی جمالیات ، مولا نا رومی کی جمالیات ، غالب کی جمالیات ہندوستانی جمالیات اور نہ جانے کس کس جمالیات پرخوبصورت ترین کتابیں کھتے جارہے شھازراہ کرم مجھے بھیجے رہتے گرچہ میں ان کتابوں کو پڑھتا کم ہی تھا مگران مطبوعات کی رنگینی ورعنائی اور خوبصورتی دیھرکر حیران ضرور ہوجا تا تھا۔ میں دیکھنا تھا کہ پروفیسر شکیل الرحمٰن ان فارسی ، اردوشعراءاد یبوں اور فنکارروں کے اشعاروا فکار کے محاسن اور فنی کما لات کی خوبی و معنویت کی تلاش وجہو میں خوب غواصی اور خوطہ زنی کا تی کی خوبی و معنویت کی تلاش وجہو میں خوب غواصی اور خوطہ زنی کی انہوں نے ہیں'۔ کے انہوں نے شیرازی اور ان کی شاعری سے متعلق اپنے خیالات اور اپنی آرا کا اظہار ایک نظران سے اور بڑی عمر گی اور شجید گی کے ساتھ کیا ہے اس کے بعد اس فلنفے کے ایک نظراز سے اور بڑی عمر گی اور شجید گی کے ساتھ کیا ہے اس کے بعد اس فلنفے کے ایک نظران سے اور بڑی عمر گی اور شجید گی کے ساتھ کیا ہے اس کے بعد اس فلنفے کے ایک نظران سے اور بڑی عمر گی اور شجید گی کے ساتھ کیا ہے اس کے بعد اس فلنفے کے ایک نظران کے نظران کی شاعری کے ساتھ کیا ہے اس کے بعد اس فلنفے کے ایک نظران کی شاعری کی ساتھ کیا ہے اس کے بعد اس فلنفے کے ایک نظران سے اور بڑی عمر گی اور شجید گی کے ساتھ کیا ہے اس کے بعد اس فلنفے کے ایک نظران کی شاعری ہے دیو بھی نے انداز سے اور بڑی عمر گی اور شجید گیا ہے ساتھ کیا ہے اس کے بعد اس فلنفی کے ساتھ کیا ہے اس کے بعد اس فلنفی کے ساتھ کیا ہے اس کے بعد اس فلنفی کے ساتھ کیا ہے اس کے بعد اس فلنفی کے ساتھ کیا ہے ساتھ کیا ہے کا ساتھ کیا ہے اس کے بعد اس فلند کو بعد اس فلند کے ساتھ کیا ہو ساتھ کیا ہوں کیا ہو کیا ہو

۔ اثرات سے متعلق میر کی شاعری پراپنی رائے دیتے ہوئے لکھتے ہیں:-

"میر شرینگارس کے ایک ممتاز شاعر ، شق کی کار فرمائی میرکی شاعری میں بدرجہ اتم موجود ہے۔ عشق میرکی شاعری کا مرکزی نقطہ ہے۔ عشق ہی محبت کے جذبے کا جمالیاتی تجربہ ہے۔ عشق ہی شرینگار کا مرکز ہے۔ اسی کے تحریک سے بیرس ابلتا ہے اپنی شیرینی اور مشاس عطا کرتا ہے غمنا کی لئے ہوئے بیرس قاری" کے جذبے کو صرف متاثر ہی نہیں کرتا بلکہ قاری کے باطن میں کھارس کی کیفیت بھی پیدا کردیتا ہے۔ شعور، احساس، تخیل سب متاثر ہوتے ہیں"۔ و

پروفیسر شکیل الرحمٰن نے غالب کی شاعری میں جمالیاتی تقید کی تلاش میں ان پہلوؤں اور مراحل کو بھی مدنظر رکھا ہے کہ غالب کو عظیم شاعراس لیے بھی تسلیم کیا جاتا ہے کہ ان کے سامنے تہذیبیں مٹ رہی تھیں، رشتے ٹوٹ رہے تھے، جن اشخاص اور قوموں کا سورج بھی غروب ہی نہیں ہوتا تھا ان کے دید بے ماند ہی نہیں پڑے بلکہ ختم ہو چکے تھے۔ محلات کھنڈرات میں تبدیل ہو چکی تھی شہنشا ہیت دار ورس اور زندال میں تبدیل ہو چکی تھی سب بچھ غالب اپنی چشم پرنم سے دیکھ رہے تھے لیکن انہوں نے ان تمام حالات کواپی شاعری اور شعری حسن پر غالب نہیں آنے دیا اور اعلی وار فع شاعری کرتے رہے۔ شکیل شاعری اور شعری حسن پر بہت بچھ کھا ہے اور کم وہیش ہر بڑے ادیب و شاعر کواد بی مارحن نے کے کسوٹی پر پر کھنے کی کوشش کی ہے۔ اسی طرح مرز السد اللہ خال غالب کی شاعری پر اپنا تقیدی نظر پہیش کرتے ہوئے کھتے ہیں: ۔

. '' عَالَبُ كَا جَمَالَياتی شعری تجربه کتنا قیمتی ، کتناا ہم اور کس قدر بلند ہے ، المیہ تجربوں میں بھی غالب وہاں ہیں کہ جہاں اردو کا کوئی شاعر پہنچ نہ سکا''۔ 'ل

مرزاغالب جس کسی مضمون کو دو ہراتے ہیں تواس میں نئی بات پیدا کر دیتے ہیں جسے

ہم ان کی شاعرانہ فنکاری کی عدہ مثال کہہ سکتے ہیں مرزاغالب ایک تہذیب کی طرح پھیلے ہوئے تھے اور ہند جمالیات کی زندہ مثال تھے۔ان کے شعور اور لا شعور میں داستان ایک مستقل روایت کی حیثیت رکھتی ہے۔اس لئے ان کی شاعری اور نثری تخلیقات میں اساطیر اور داستانی رجحان حد درجہ متحرک ہے۔اس طرح انہوں نے علامہ اقبال کی شعری جمالیات کے بارے میں اپنا تنقیدی تاثر پیش کرتے ہوئے لکھتے ہیں:۔

''محمد اقبال کی شاعری جمالیاتی طور پرخبر کا تجربهٔ ہیں ،نگاہ نظر، وژن اور وجدانی حددرجہ حسیاتی بنادیتی ہے''۔ لا

اس میں شک نہیں کہ علامہ اقبال کی شاعری میں ان کے بیدارو ژن کے سامنے کا نئات کے اسرار رموز آشکار ہوتے ہیں علامہ اقبال کو وہ بڑے فنکاروں میں شار کرتے ہیں۔ جن کے وجدانی تجربے کی رفتار بہت تیز ہے جواپنے زماں ومکال سے ماورا ہوکر دور کی دنیا کے تجربوں کو اپنے وجدان کے ذریعہ لفظوں، تشبیہوں، استعاروں، پیکروں اور علامتوں کے سہارے پیش کرتے ہیں۔

جہاں تک اردوشعرا کی تخلیقات میں جمالیاتی تصور کا سوال ہے انہیں میر ، غالب اور اقبال کی شاعری میں جمالیات کی وسیع تر دنیا نظر آتی ہے۔ دوسری طرف وہ فیض احمد فیض کو دنیا کا عظیم شاعر اس کئے تسلیم کرتے ہیں کہ ان کی نظر میں فیض احمد فیض نے شاعری میں اسی سرز مین کی تہذیب کی مختلف جمالیاتی قدروں کو پیش کیا ہے جو انہیں اپنے عہدسے ورثے میں ملی تھیں ، کھتے ہیں : -

''فیض کی شخصیت کاارتقاسی تہذیب میں ہوا،ان کی شاعری اسی تہذیب کی جائی شاعری اسی تہذیب کی جان پہلوؤں تہذیب کی جان پہلوؤں تہذیب کی جمالیاتی مظاہرے سے تعبیر کرنا مناسب ہوگا فیض کا اپنا منفر درومانی ، جمالیاتی شعور واحساس ہے جواس عہد کی دین ہے''۔ ملا

علاوہ ازیں انہوں نے فراق گور کھپوری کی جمالیات میں عورت ،اس کے جسم اور اس
کے پورے وجود کو جمال ،کائنات کا نقش قرار دیا ہے اور کہا ہے کہ اس عمل میں ' سیس' کی
لہروں کی شدت موجود رہتی ہے پروفیسر شکیل الرحمٰن کے بیانات سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ
ماہر سنسکرت' جمالیات بھرت کے ایجاد کر دہ انتہائی پراثر' ' رتی بھو' کے ارتعاشات فراق کی
شاعری میں موجود ہیں جس کی وجہ سے فراق کی شاعری میں انتہائی پر کشش' ' جمالیاتی
''عناصر موجود ہیں ، کھتے ہیں: ۔

''شب،شام اوراحساس وادراک کی ہم آ ہنگی اور وحدت سے ایک عمرہ جمالیاتی منظر نامہ سامنے آگیا ہے، جن سے حس سطیر جذباتی رومانی قدروں کا مطالعہ جمالیاتی انبساط بخشنے گتا ہے'۔ سل

دراصل انہوں نے اس امر کا انکشاف کیا ہے کہ فراق کی جمالیاتی شاعری میں رومانیت کے علاوہ جذباتی رنگ وآھنگ بھی موجود ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ پروفیسر شکیل الرحمٰن نے اختر الایمان کی جدیدار دونظم کوار دونتقید میں ایک خاص مقام دیا ہے۔ انہوں نے اختر الایمان کی شاعری کا جائزہ ایک مخصوص زاویہ فکر سے پیش کیا ہے اوران کی شاعری میں بھی جمالیات کے مختلف پہلوؤں کا جائزہ لیا ہے۔

یروفیسرشکیل الرحمٰن نے شاعروں کے علاوہ پریم چند اور منٹو کے افسانہ کے علاوہ احمد ندیم قاسمی کے کہانیوں میں جمالیات کے تمام پہلوؤں پر اپنا نظریہ پیش کیا ہے۔اس کے علاوہ انہوں نے نصوف کی جمالیات پر اپنا نقطۂ نظراس انداز میں پیش کیا ہے کہ دو رجد یدکی جمالیاتی تقید میں ان کا یہ ایک اہم کارنامہ ہے۔وہ دو رجد ید کے ایک اہم نقاد، ماہر استاد تھے۔انیسویں صدی کے جمالیاتی تنقید نگاروں میں انہیں ایک خاص مقام حاصل ہے جسے اردوا دب کے تاریخ نولیس بھی فراموش نہیں کر سکتے۔

## حوالهجات

- ماہنامەرسالە''آج کل''<u>201</u>6ءادارىيەنگارابراردىمانى صفح<sup>يم</sup>
- ع ماهنامه آجل ٢٠١٧ء جمالياتی تقيد مصنف حقانی قانمی صفحه ١٠
  - س · ' ہندوستانی جمالیات' 'پروفیسر شکیل الرحمٰن فلپ نوٹ،
    - س اساطیر کی جمالیات مصنف پر وفیسرشکیل الرحمٰن صفحه ۸
- هـ ما بنامه رساله آج کل مقاله جمالیات کے رمز شناس پر وفیسر مشاق احمر صفحه
  - ل جمالیات میں حافظ شیرازی مصنف پروفیسر شکیل الرخمُن صفحه ۵۵
  - ہے پروفیسرشکیل الرحمٰن کا جمالیاتی وجدان مصنف حقانی القاسمی صفحہ سے
    - ا جمالیاتی تنقید مصنف پر وفیسر شکیل الرحمٰن صفحه ۲۷
    - <u> 9</u> مقاله زگار مفتی عطاء الرحمٰن قاسمی رساله آج کل صفحه <u>201</u>6
      - إ غالب كى جمالياتى تقيد مصنف بروفيسر شكيل الرحن،
- ك . ‹ قَكَيْلِ الرَّمْنِ ' ادب اور جماليات ايجوكيشنل پبلشگ باؤس دبلي صفحه اس
  - ال فیض احمد کی جمالیات صفحه ۱۰

#### محمد سین آزاد تحقیقی سرگرمیوں کے آئینے میں محمد سین آزاد تحقیقی سرگرمیوں کے آئینے میں

ڈاکٹر چمن لال بھگت اسٹنٹ پروفیسر شعبہاً ردوجموں یو نیورسٹی

سنش العلماء محرصين آزاد (سماء على المائة الدوسة بزرگ، عالم وفاضل اوراعلى پايه كے سحانى ومُورِخ مولوى محد بآقر كيشم و چراغ تھے۔ان كا شار اُردو زبان اورشعروادب كے ابتدائى محققوں، مشہور لسانى مفكروں، نامور نقادوں، صف اوّل كے مورخوں، بلند پايه انشا پردازوں، بچوں كے ليے ادب خليق كرنے والے معروف مصنفوں اورجد يداُردونظم كے ممتاز معماروں ميں ہوتا ہے۔" آئيذ صحت"" نصيحت كاكرن پھول" منظم خديال"" آبي خيال"" آبيد على تدوين" "نظم جديد"، منظر خيال"" آبيد خيال"" آبيد تا بين الله اور المائل المائ

مرحسین آزاد کی مشہور کتاب 'نیرنگِ خیال ' دوحسوں پرشمل ہے۔ حسّہ اوّل جس کاس تصنیف و ۱۸۸ء ہے میں ' اُردواورانگریزی انشا پردازی پر پچھ خیالات ' ' ' آغانِ آفریش میں باغِ عالم کا کیارنگ تھااور رفتہ رفتہ کیا ہوگیا' ' ' ' بج اور جھوٹ کا رزم نامہ' ' ' گھونِ اُمید کی بہار' ' ' سیر نِ ندگی' ' ' انسان کسی حالت میں خوش نہیں رہتا' ' ' علقوم کی برفین اُمید کی بہار' ' ' سیر نِ ندگی' ' ' انسان کسی حالت میں خوش نہیں رہتا' ' ' علقوم کی برفین نامل بیں جبکہ حصد دوم جوان کے بوتے آغا محمد طاہر نے ۱۹۲۳ء میں شائع کروایا۔ پانچ مضامین بین جنس الحقا' ' ' ' خوش طبع کی ' ' ' نکتہ چینی ' ' ' مرقع خوش بیانی ' اور ' سیرِ عدم' پر بینی ہیں۔ ' نیرنگِ خیال' میں شامل تمثیلی نوعیت کے یہ مضامین جنمیں انشا سے کہنا بجا ہے بربینی ہیں۔ ' نیرنگِ خیال' میں شامل تمثیلی نوعیت کے یہ مضامین جنمیں انشا سے کہنا بجا ہے اگر چدانگریز کی مضامین کے زجمہ کے ہیں کی طبع اگر چدانگریز کی مضامین کے زجمہ کے ہیں کہ طبع زاد حیثیت کے حامل ہیں۔ ان مضامین کے بارے میں آزاد یوں لکھتے ہیں۔ ۔

کرکیا مجھیں گے'۔ یا

مندرجہ بالا اقتباس کی روشنی میں اگر دیکھا جائے تو اس بات کا بخو بی علم ہوجا تا ہے کہ ''نیرنگ خیال'' میں شامل مضامین کس نوعیت کے ہیں اور آ زاد نے کس گن اورمخت سے انہیں سیر قلم کیا ہے ۔مضامین کے ایک ایک جملے سے جہاں ایک طرف مصنف کی انشا پردازی کا ثبوت ملتاہے ،وہیں دوسری جانب تخیلاتی وتصوراتی انداز ،گسن اور باطِل کی آ ویزش اور مختلف جذبات ومحسوسات کی جیتی جاگتی تصویریں قاری کورُنیا کی بے ثباتی کا حساس دلاتی ہیں مضمون'' گلشن اُمید کی بہار' میں آزاد نے اپنے قارئین کو یہ بات سمجھانے کی کوشش کی ہے کہ دُنیا دُ کھوں کا گھرہےجس کی وجہ سے زندگی میں اُ تارچڑ ھاؤ آتے رہتے ہیں کبھی مصیبت تو تبھی بیاری ببھی مسافرت تو تبھی آ رام فرض بہ کہ ہروقت آ دمی مصیبت میں گرفتار رہتا ہے لیکن اس کے باوجوداُمیّد کا دامن بھی بھی ہاتھ سے نہیں جانے دیناچا بیئے ۔مصنف نے مختلف حوالے وضرب المثل کی روشنی میں' د گلشن أميد کی بہار'' کوقاری کی نظر میں جامع بنانے کی کوشش کی ہے۔

إسى طرح آزاد نے انشائیہ 'انسان کسی حال میں خوشنہیں رہتا'' کی شروعات سقراط جیسے عالم اور مفکر کے مقولے سے کی ہے۔اس کے بعد مصنف نے مختلف شواہد کی روشنی میں مفکّر سقراط کے قول کو ہرلحاظ سے سچائی کامنیع بتایا ہے۔ زیر بحث مضمون کے مطالعے سے قارى سقراط جيسى قدآ ور شخصيت سے ممكنار ہونے كے ساتھ ساتھ آزاد كى تحقيقى كاوشوں سے روشناس بھی ہوتا ہے۔انشائیہ 'شہرت عام اور بقائے دوام' میں آزاد نے مختلف شہرت یافته شخصیات کی مثالیں دے کراس حقیقت کا انکشاف کیا ہے کہ اگر چہ بید دنیافانی ہے لیکن اس کے باوجود جن سرکردہ شخصیات نے نیک کام کیے ہیں ان کا نام دونوں جہاں میں زندہ وجاویدر ہتاہے ۔مجموعی طوریز' نیرنگ خیال' میں شامل انشائیوں کا جائزہ لینے کے بعد بیہ بات سامنے آ جاتی ہے کہانشا پردازی اور تحقیقی اعتبار سے آ زاد کی پیرقابل قدر تصنیف ہے۔ ان مضامین میں آزاد نے یونانی دیو مالا (علم اُلاصنام) کے پس منظر میں انسان کی مختلف جہتنوں اور خارجی قو توں کو دیویوں اور دیوتاؤں کے روپ میں پیش کیا ہے۔اس کے علاوہ ان کا کمال یہ بھی ہے کہ انھوں نے خصہ عشق ، حسند ، جاڑہ ، گرمی ، صبر وحل اور شیطان وغیرہ کوانسانی شکل میں نقل وحرکت کرتے دکھایا ہے۔علاوہ ازیں انسانی فطرت کے مختلف پہلوؤں مثلاً جذبات وخواہشات ، رموز و زکات کو استعاروں و تشبیہات کے روپ میں سامنے لایا ہے۔ بقول احمد جمال باشا۔

''مولاناکے ان مضامین کوہم تمثیلی مضامین کہہ سکتے ہیں یعنی ہرواقعہ اور مضمون کے اظہار کے لیے مولانانے آئی مناسبت سے مختلف استعاروں اور تشبیہوں کا سہارالیا ہے۔ کہیں کہیں یہاستعارے طبیعت پرگراں گزرتے ہیں اور مضمون میں ابہامی کیفیت معلوم ہونے لگتی ہے''

اوپردرخ کیے گئے اقتباس سے اگر چہ یہ حقیقت عیاں ہوجاتی ہے کہ آزادایک معمولی واقعہ کو پیش کرتے وقت بھی استعارات وتشبیہات کا سہارا لیتے ہیں۔ جس کا بھی بھاریہ بھی نتیجہ فکتا ہے کہ مضمون میں ابہا می کیفیت کا اظہار ہونے لگتا ہے اور جو بہت بڑی خامی ہوتی ہے لگتا ہے اور جو بہت بڑی خامی ہوتی ہے لیکن اس کے باوجود آزاد کوایک خاص طرزِ اسلوب کا بانی کہنا بجا ہے۔ زیر بحث کتاب میں شامل مضامین (انشاہے) کے اسلوب نگارش میں قدیم وجد بددونوں رنگوں کی آمیزش ہے۔ اس کے علاوہ تکلف، تصنع سادگی، روانی اور زور بیاں ان مضامین کی اہم خصوصیات ہیں۔ وہ ہرایک بات کو پُر جوش اور خصوص انداز میں بیان کرتے ہیں جس کا نتیجہ یہ نکتا ہے کہا گرکسی کی بُر ائی بھی کررہے ہوتے ہیں تو بُر ائی کا حساس نہیں ہوتا، بلکہ اچھائی گئی ہے۔ کہا گرکسی کی بُر ائی بھی کررہے ہوتے ہیں تو بُر ائی کا احساس نہیں ہوتا، بلکہ اچھائی گئی ہے۔ مؤسل مصنف کی چھسالہ محتب شاقہ کا نتیجہ ہے ۔ نوابواب پر مشتمل یہ کتاب دو حصوں میں منقسم ہے۔ حصہ اوّل جس میں بہلا اور دوسرا باب شامل ہے'' اُردولسانیات' برمنی ہے جبکہہ

حسہ دوم جوچھ ابواب (تیسرا، چوتھا، پانچواں، چھٹا، ساتواں اور آٹھواں' پر بنی ہے۔
''تاریخ نظم اُردو' پر بھر پور تبصرہ ہے اس طرح خاتمہ' آب حیات' کا نواں (آخری)
باب ہے۔ زبر بحث کتاب (آب حیات) کی شروعات آزاد یوں کرتے ہیں۔
''اتی بات ہر شخص جانتا ہے کہ ہماری اُردو برج بھا شاہے نکلی
ہے۔ اور برج بھا شاخاص ہندوستانی زبان ہے لیکن وہ الیمی زبان
ہیں کہ دُنیا کے پردہ پر ہندوستان کے ساتھ ہی آئی ہواس کی عمر آٹھ
سوبرس سے زیادہ نہیں ہے اور برج کا سبزہ زار اس کاوطن ہے۔ تم
خیال کرو گے کہ شایداس میرا ہے قدیمی کی سندسنسکرت کے پاس ہوگی
اوروہ ایسان جوگا کہ یہیں بھوٹا ہوگا اور یہیں بھلا بھولا ہوگا لیکن نہیں
اوروہ ایسان جوگا کہ یہیں بھوٹا ہوگا اور یہیں بھلا بھولا ہوگا لیکن نہیں

مندرجہ بالاا قتباس سے اس بات کا بخو بی علم ہوجا تا ہے کہ آزاد نے شروع میں یہ دعویٰ کیا ہے کہ ''اردو برج بھا شاسے نکلی ہے''اوراس کے بعدانھوں نے اُردوزبان کی تاریخ پر بھر پورتبھرہ کرتے ہوئے مختلف دلائل کی روشنی میں اپنے نظریے کو تحقیقی و تقیدی کسوٹی پر پر کھ کر ثابت کرنے کی کوشش کی ہے۔ ماہر لسانیات مسعود حسین خان ، آزاد کے نظریے پر کڑی تقید کرتے ہوئے رقمطراز ہیں۔

''ہمارے یہاں لسانی تحقیق کے مردمیدان آزاد ہیں جضوں نے سب سے پہلے' آ بِ حیات' میں اُردوز بان کی تاریخ کوسلسلہوار بیان کرنے کی کوشش کی ہے۔آزاد شالی ہندگی بولیوں کے باریک اختلافات سے ناواقف تھے۔اس لیے انہوں نے اُردوکا ماخذ اپنے پیش روؤں چرنجی لال وغیرہ کی طرح برج بھاشا کو بتایا'' ہم مسعود سین خان نے اگر چہ آزاد کے نظر بے کی تر دیر مختلف شواہد کی روشنی میں کرتے ہوئے اس بات کا انکشاف کیا ہے کہ اُردوبرج بھاشا سے نہیں نکلی ہے بلکہ اُردوکا ڈھانچہ

کھڑی ہولی اور جمنا ّپارکی کی ہریانوی ہولی سے تیار ہوا ہے لیکن اس کے باوجودیہ کہنا درست ہوگا کہ آزاد نے ایک اچھوتے موضوع کوزیر بحث لاتے ہوئے اپنے نظریے کوجن ادبی میزانوں سے پر کھا ہے وہ تحقیقی خصوصیات کی نشاندہی کرتے ہیں اور آزاد کے بیر (مندرجہ بالا) جملے اس سلسلے میں صادق آتے ہیں جوانھوں نے ''نیرنگِ خیال''کے دیباچہ میں تحریر کیے ہیں۔

''بالفرض مجھ سے بیان کاحق ادانہ ہوگا، ایک راستہ تو نکل آئے گا، زبان کے اہلِ ذوق بڑے بڑے صاحبِ قدرت اور ہول گے ،کوئی نہ کوئی منزل مقصود تک پنچےگا''۔ ہے

"آبِ حیات 'کے دوسرے باب میں آزاد نے مختلف مثالیں دے کراس بات کی یقین دہانی کرائی ہے کہ فارس نے برج بھاشا پرکافی اثرات ڈالے ہیں۔ لہذا یہ کہنا ہے جانہ ہوگا کہ جب ایک قوم دوسری قوم کے ہاں بطورِ مہمان نوازی آتی ہے توایک قوم کے خیالات دوسری قوم کے ول ورماغ میں نہ صرف مرغم ہوتے ہیں بلکہ دونوں قوموں کی زبانیں بھی اثر انداز ہوتی ہیں۔

''آبِ حیات' کا تیسراباب''تاریخ نظم اُردؤ' ہے جس میں آزاد نے فلاسفہ کینان کے نظر یے کو مدنظرر کھتے ہوئے کہا ہے کہ شعر خیالات کا ڈھانچہ ہوتا ہے جس میں واقفیت اوراصلیت کا کوئی دخل نہیں ہوتا بلکہ شاعر جب کوئی مناظراتِ فطرت کے واقعات وحادثات کود مکھ کرسوچ میں پڑجا تا ہے اور کچھ وقفے کے بعد اپنی سوچ کوموزوں الفاظ میں معاشرے کے سامنے پیش کرتا ہے تو شعر جنم لیتا ہے۔ آزاد مختلف مثالیں دینے کے بعد یہ معاشرے ہوئے وقطراز ہیں۔

''زبانِ اُردو کے ظہور پر خیال کریں اوراس کی تصنیفات پرنگاہ ڈالیس تواس میں نثر سے پہلے نظم نظر آئے گی اور یہ عجیب بات ہے کہ ایک بچہ پہلے شعر کہے پھر باتیں کرنی سیھے۔ ہاں نظم جوش طبع تھا،اس 83 لیے پہلے نکل بڑا۔نثر شائنگی کے بوجھ سے گراں بارتھی۔ا بنی ضرورت کے وقت ظہور کیا'' ہے

محرحسین آزاد کی رائے کومدنظرر کھتے ہوئے احسن فاروقی لکھتے ہیں۔ ''معلوم ہوتا ہے کہمولا نا کوفلاسفہ بیزان کی رایوں سے کوئی مس نہ تھا ۔ان کے پیش نظر ہمارے برانے نکتہ چینیوں اور تذکرہ نویسوں كاتصور تقااوراً نھوں نے كہيں ہے أرثى أڑتى بديات سُن لى كەفلاسفە یونان کابھی ابیا ہی تصورتھا اور اُنھوں نے بغیر تحقیق کے یہی کچھ کھھ ڈالا''۔کہ

زیر بحث موضوع (تاریخ نظم اُردو) کاتفصیلی جائزہ لینے اورغور وخوض کرنے کے بعدہم پرنتیجاخذ کرتے ہیں کہ آزادنے اپنے تج بےاورمشاہدے کی بنیاد ہی براینے پیش رو تقیدنگاروں اور تذکرہ نویسوں کی تحریروں پڑمل کیا ہے۔'' آب حیات'' کے چوتھے باب، یانچویں باب، چھٹے باب، ساتویں باب اور آٹھویں باب کوآ زادنے بالتر تیب آ بے حیات کا پہلا دور،آ بے حیات کا دوسرا دور،آ بے حیات کا تیسرا دور،آ بے حیات کا چوتھا دوراورآ ب حیات کا یانچواں دورتعبیر کیاہے۔

آبِ حیات کے پہلے دور (چوتھاباب) میں فاضل مصنف نے ولی دکنی ،شاہ مبارک آ برو، شیخ شرف الدین مضمون مجمد شا کرنا جی ،غلام مصطفیٰ خان یک رنگ وغیرہ شعراء کے حالاتِ زندگی،سیرت اور چیده چیده نمونهٔ کلام پیش کرکےان کی شاعرانه عظمت کا ثبوت فراہم کیا ہے۔اس طرح آبِ حیات کے دوسرے دور (یانچواں باب) میں آزاد نے شاہ ت ہے۔ بہت ہے۔ حاتم ،آرز و، فغال وغیرہ شعراء کی زندگی وشعری خدمات کا نہصرف اعتراف کیا ہے بلکہ ان کے کلام کو تقیدی کسوٹی پر پر کھ کر بیرائے قائم کی ہے کہ اس دور کے شعراء کی زبان میں کافی نکھارآ چکا تھااوروہ بےساختہ بن کوسید ھےساد ھےانداز میں پیش کررہے تھے۔ آپ حیات کے تیسرے دور (چھٹاباب) میں آزاد نے مظہر جان جاناں ، میرسوز ،

میرتق تیر، میر درد، مرزار فیع محرسودا وغیره شعراء کا تذکره برای چا بکدس اور بهرمندی سے کیا ہے۔ انھوں نے اس دور کی یہ خصوصیت بنائی ہے کہ بیشعراء فصاحت وبلاغت کے سہارے شاعری کے حسن کودو بالاکر نے میں نہ صرف مصروف سے بلکہ کامیابی بھی حاصل کر چکے سے جبکہ آب حیات کا چوتھادور (ساتواں باب) مصحقی، جرائت، میرحس، انشا وغیرہ شعراء کی شخصیت اور فن کا ممل احاطہ کرتا ہے۔ آزاد نے اس دور کی اہم خصوصیت یہ بنائی ہے کہ اب ریختہ کے بجائے ریختی کا لفظ استعال ہونے لگا تھا۔ علاوہ ازیں پچھ شعراء نے اپنے بیش روؤں کی قائم کردہ روش کو پچھ حدتک ٹھکرا دیا تھا اور شاعری میں اصلیت کی جگہ مخرہ پن نے لے لئھی۔ اس طرح آب حیات کا پانچواں دور (آٹھواں باب) ان با کمال شعراء جن میں ناتی ، آتش، شاہ فصیر، موتن ، غالب، میرا نیس، مرزاد بیروغیرہ کے نام برفہرست ہیں کی بھر پورتر جمانی کرتا ہے جنھوں نے تقریباً اصناف بخن میں طبح آزمائی کرنا ہے جنھوں نے تقریباً اصناف بخن میں طبح آزمائی کے علاوہ آزاد نے اس دور میں دبستانِ د کی اور دبستانِ لکھنو کا ذکر بھی تفصیل سے کیا ہے اور دونوں دبستانوں کی زبان میں جواختلافات پائے ہیں ان کی نشاندہی بھی کی اور دونوں دبستانوں کی زبان میں جواختلافات پائے ہیں ان کی نشاندہی بھی کی اور دونوں دبستانوں کی زبان میں جواختلافات پائے ہیں ان کی نشاندہی بھی کی کے۔ زیر تیمرہ کتاب (آب حیات) کے خاتے بی آزاد (قبطراز ہیں۔

مخضریہ کہ تاریخی اورانفرادی اعتبارے'' آبِ حیات''اپنی مثال آپ ہے۔اگر چہ

بعض قائدین نے انگشت نمائی کرتے ہوئے اس بات کی دلیل دی ہے کہ تحقیق کے میدان میں آزاد کا پلڑا کا فی ہاکا ہے لیکن اگر بغور دیکھاجائے تو آزاد نے '' آبِ حیات' میں جس فنکاری سے '' اُردولسانیات' اور '' تاریخ نظم اُردو' پرسیر حاصل بحث کرنے کے ساتھ ساتھ وکی دکنی سے لے کرمرزاد بیر تک بعض با کمال شعراء کے فن و شخصیت کو موضوع بحث بنایا ہے وہ ان ہی کا حصہ ہے ۔ انھوں نے بڑی عرق ریزی اور جانفشانی سے پرانے لوگوں کی نکتہ چینیوں کو اکٹھا کیا ، تذکروں کی چھان بین کی اور بیاضیں دیکھیں تب جاکر یہ معرکت الآرا ادبی کا رنامہ منظر عام پر آیا۔ '' آب حیات' کی مقبولیت مسلم ہے اوراگریوں کہا جائے کہ آزاد کا بینی پارہ لسانی ، تاریخی ، سوائی ، انشا پر دازی ، تحقیقی اور تنقیدی نوعیت کا ہے تو شاید غلط نے بھوگا۔

''دربارِ اکبری''جومی حسین آزاد کی تصنیفات میں سب سے ضخیم کتاب ہے اس سلسلے کی تیسری کڑی ہے ۔ فاضل مصنف نے اس کتاب میں تاریخ ہند کے ایک سئہری دورکوملی جامہ پہنا کر پُر لطف اور شکفتہ اسلوب میں قلم بند کیا ہے۔ یوں تو''دربارِ اکبری' تاریخ کے موضوع پونی ہے لیکن آزاد کا کمال سے ہے کہ انھوں نے اپنی ذہانت وجاد و بیانی اور اپنے قلم کی جُنبش سے اسے رزمید داستان کی شکل میں دھالا ہے۔ انھوں نے زیر بحث تصنیف میں جلال الدین محمد اکبر شہنشاہ ہندوستان کے کردار، ان کے نور تنوں (ابوالفضل ، راجہ ٹو ڈرمل ، مرز اعظم ، مان میں اور راجہ مان شکھ ) کے قصاور دیگر اکابرین کے حالات کو اس طرح پیش کیا ہے کہ قاری کو نہ صرف اکبر اعظم ، ان کے نور تنوں اور دیگر اکابرین سے والہانہ عشق ہوتا ہے بلکہ اُس ز مانے کے فور تنوں اطرف بیر ین سے والہانہ عشق ہوتا ہے بلکہ اُس ز مانے کے فور تنوں لطیفہ ، تہذیب و تمدن ، ادبیات ، تفریحات اور ایجادات کے فون لطیفہ ، تہذیب و تمدن ، ادبیات ، تفریحات اور ایجادات

کا بخو بی علم بھی ہوتا ہے۔

''دربارا کبری''کو ہردلعزیز بنانے کے لیے آزاد نے اپنی تمام ترفی اور تحقیق صلاحیتوں کو ہروئے کارلاتے ہوئے بے شاروا قعات مثلاً ابوالفضل کا قتل ہونا، راجہ ٹوڈرمل کے حالات، راجہ مان سکھی، آصف خان، ہر ہان نظام شاہ، چاند بی بی وغیرہ کے جنگی کارناموں اور زندگی کے حالات کو ہڑی چا بکد تی سے سپر وقلم کیا ہے۔علاوہ ازیں اکبر نے جن جن ریاستوں کو فتح کیا تھا اُن کے بارے میں بھی'' دربارا کبری' معلومات فراہم کرتی ہے۔فاضل مصنف نے جس محنت اور گن سے یہ کتاب کھی ہے اس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے مظفر خنی کھتے ہیں۔

''تاریخ ہند کے فرمان رواؤں میں انہیں اکبرسب سے زیادہ پیند تھااوروہ دین الہی کی ایجاد وتلقین کی بناء پراکبرکوعام مسلمانوں کی طرح ملحدیا مرتنہیں سمجھتے تھے۔ بیہ بات بھی لائق ذکر ہے کہ جس زمانے میں آزاد' در بارا کبری'' کی تیار یوں میں مصروف تھانھیں مہاراجہ جموں کی طرف سے پیش کش ہوئی کہ وہ ایک ایسی تاریخ مرتب کردیں جس میں عام سلاطین کے حالات بیان کیے گئے ہوں نظاہر ہے کہ اس خدمت کا آزاد کو بہت معاوضہ ملتالیکن اپنی زیرتصنیف 'در بارا کبری'' سے ان کا شغف اورلگاؤاتنا گہراتھا کہ آزاد نے اس پیش کش کونا منظور کردیا'' ف

دُنیا کے دوسرے ممالک کے طویل سفر کرکے وہاں کے گتب خانے اور لا بجر بریاں چھانیں ۔ اس کے علاوہ انھوں نے آئین اکبری، اقبال نامہ جہانگیری، اکبرنامہ اکبرنامہ (مثنوی)، تاریخ راجستھان، تاریخ رشیدی، تاریخ شیرشاہی، تاریخ فرشتہ، ترجمہ آئین اکبری (انگریزی)، تؤزُک جہانگیری، خلاصتہ التواریخ، دیوانِ فیضی، رقعاتِ ابوالفضل، شاجہان نامہ، طبقاتِ اکبری، عالمگیرنامہ، کشکول، کلمات الشعراء وغیرہ گتب کا گہرامطالعہ

۔ کرنے کے ساتھ ساتھ اور بھی معیاری کتابوں سے موادا کٹھا کر کے بیٹظیم تاریخی اور رزمیہ کارنامہ سرانجام دیا۔

زبان وبیان اورفکروخیال کے اعتبارسے بھی ''دربارِ اکبری'' آزاد کا اہم کارنامہ قرار دیاجاسکتا ہے۔اس کا طرزِ بیاں واضح اور سلیس ہے۔غرض یہ کہ مورخ وخقق جب جب تحقیق و تاریخی خاص کررزمیہ موضوع پرقلم اُٹھائے گا تو آزاد کی اس شہرت یا فتہ تصنیف (دربارا کبری) سے آنکھنیں پُڑ اسکتا۔

آزآد کا ایک اور تحقیقی کارنامہ'' تدوینِ دیوانِ ذوتی'' ہے جوانھوں نے اپنے محتر م اُستاد اوراپنے والد مولوی محمد بآقر کے گہرے دوست شخ محمد ابراہیم ذوتی کے کلام کو یکجا کرکے مرتب کیا۔ حالاں کہ'' تدوینِ دیوانِ ذوتی'' کے بارے میں پھھ اہلِ قلم حضرات نے آزاد کی طرف انگشت نمائی کرتے ہوئے کہا ہے کہ ذوتی کے مرتبے کو بڑھا چڑھا کر پیش کیا ہے۔ بقول پروفیسر عابد پیٹاوری۔

''آزادنہایت نیک نیتی سے معروف کواُن کے قلم روّخن سے بے دخل کرنے پر تُلے ہوئے ہیں اوراس میں اُستادمرحوم کوفریق بنایا ہے کیکن ان کی تمام ترسعی بھی معروف کی شاعرانہ حیثیت کومٹانے میں ناکام رہی ہے، آزاد بھی بھی اپنی سعی میں اتنی دُور کی کوڑی لاتے ہیں کہاُ سے سلیم کرنے میں تامل ہوتا ہے' ولے فیل کوٹے ہیں۔ ڈاکٹر عبادت بریلوی یوں کھتے ہیں۔

''دیوانِ ذوق پرآ زآدنے تفصیل سے مقدمہ لکھاہے۔اس میں ان کے کلام پر جورائے دی ہے اُس کا انداز آبِ حیات سے ملتا ہے۔ ذوق کے متعلق جن خیالات کا اظہار اُنھوں نے آبِ حیات میں کیا ہے، وہی ذراتفصیل کے ساتھ یہاں دہرائی گئی ہیں۔ ذوق کی تعریف میں آزاد نے زمین اور آسان کے قلابے ملادیئے ہیں۔'لا

پروفیسر عابد پیثاوری اور ڈاکٹر عبادت بریلوی کے اقتباسات کی روشیٰ میں اگر چہاس بات کا بخوبی ملم ہوجا تا ہے کہ آزاد نے اپنے اُستادِ محترم ذوق کے بارے میں نہ صرف سُنی سنائی باتیں درج کی ہیں بلکہ واقعات کو بڑھا چڑھا کر پیش کیا ہے کیکن' تدوین ذوق' کا غائر اور تفصیلاً جائزہ لیننے کے بعد بہ کہنا درست ہوگا کہ زیر بحث کتاب کے مطالعہ سے جہاں ایک طرف ذوق کی زندگی اور اُن کی شاعرانہ عظمت کا ثبوت ماتا ہے وہیں دوسری طرف محرصین آزاد کی تحقیق سرگرمیوں کا علم ہونے کے ساتھ ساتھ اُن (آزاد) کی وہنی صلاحیت اور انشا پردازی کا پہتے تھی چاتا ہے۔

محرحسین آزاد کی بعض نثری خدمات (نیرنگِ خیالِ ، آبِ حیات ، دربارِ اکبری اور تدوین دیوانِ ذوق ) کاجائزه لینے کے بعد مجموعی طور پریول کہا جاسکتا ہے کہان (تصانیف) میں ادبی ولسانی اور تاریخی و تحقیق پہلوجلوہ گر ہیں اور بقول ڈاکٹر عبادت بریلوی۔

'' آزاد نے چول کہ اپنامیدان ہی ادب کو بنایا اس لیے ان کے پہلوا چھا خاصامات ہے۔ یہ دوسری بات ہے کہ وقت نے ان کی بہت می ادبی تحقیقات کو غلط ثابت کر دیا ہے۔ ان کی آب حیات میں اگر چہ بہت می غلطیاں ہیں لیکن اُردو میں وہ ادبی تحقیق کی طرف بہلا قدم ہے' سے ا

مخضراً یہ کہ آزاد ہرفن مولا فنکار تھے۔انھوں نے تاریخ (لسانیات)،انشائیہ پردازی، تحقیق وتنقید اور شاعری پر نہ صرف قلم اُٹھایا بلکہ جدید اُردونظم کے موجد وبانی ،اعلیٰ انشا پردازی ،لسانی مورخ اور محقق ونقاد کا شرف بھی حاصل کیا ہے۔ان کا شاران شہرت یافتہ فنکاروں میں ہوتا ہے جنھوں نے اپنے کارہائے کارناموں اور نمایاں خدمات سے اُردو شعروادب کے سرمائے میں بے حداضا فہ کیا ہے۔

# حواشی وحوالے

- ا (محمد سین آزاد 'نیرنگِ خیال اول وروم' کمتبه جامعه کمثید ، جامعه نگر ،نی دبل اگست ۱۹۹۳ء، ص-۱۲ ا-۱۷)۔
- ع (احمد جمال پاشا''محمد سین آزاد کی اد بی خدمات''مثموله''ادیب'' جامعه اُردوملی گڑھ۔جنوری <u>۱۹۸۳</u>ء۔ ص-۲۲)۔
- س (محمسین آزاد'' آب حیات'' اُتر پردیش اُردواکادی به کفتو، ۱۹۸۷ء ۔ دوسرافوٹوآفسیٹ ایڈیش، ص-۲)
- م (مسعود حسین آزاد، مقدمه کتاریخ زبانِ اُردو،ایج کیشنل بگ ہاؤس علی گڑھ، جدیدایڈیشن <u>1999</u>ء، ص ۱۸۸۔)۔

  - ل (محسين آزاد، آب حيات، ص ١٢٠ ـ ١٧) ـ
- کے (احسن فاروقی'' تذکرہ نگاری اور محم<sup>حسی</sup>ن آزاد کی آب حیات' مشمولہ'' آب حیات تقیدی تحقیقی مطالعہ'' مرتبہ سید سجاد، اعجنا بباشگ ہاؤس دہلی <u>۱۹۸۵ء م</u>س۔۱۵)۔
  - ر محرحسین آزاد'' آبِ حیات''ص-۵۲۲)۔
  - و (مظفر خفی محرحسین آزاد مندوستانی ادب کے معمار ،ساہتیه اکادی ، ۱۹۹۱ء ص ۵۲)
  - ع (عابدیثاوری'' ذوق اور محم<sup>سی</sup>ن آزاد' اداره کلر جدید در یا گنج نئ دبلی <u>کے ۱۹۸۸ء ص</u>ر۱-۱۹)۔
    - لل ( ڈاکٹرعبادت بریلوی۔اُردو تقید کاارتقاء۔ص۔۱۹۰)۔
    - یل (ڈاکٹرعبادت بریلوی''اُردونتقید کاارتقاء'' یس۔۲۲۸)۔

# خوشتر مکرانوی کاشعری سفر

ڈاکٹرعبدالرشیدمنہاس شعبۂاردوجموں یونی ورسٹی

9419153883

صوبدراجستھان کی عالمی شہرت کا ایک بڑا اور بنیا دی سبب درگاہ اجمیر شریف ہے۔ دنیا جرکے سیاح خواجہ معین الدین اجمیری کی زیارت کے لیے اجمیر شریف آتے ہیں یہاں سال جرمیلہ لگارہتا ہے سال میں جب ایک بارعرس مبارک ہوتا ہے تو تمام مذاہب کے لوگ اس آستانے پراُمڈ پڑتے ہیں۔اجمیر شریف سے وابستہ عقیدت مندوں میں بے شار ایک دوسرے پر سبقت لے جانے کی کوشش کرتے ہیں۔ بے شار واقعات ایسے ہیں۔جن کا تعلق اجمیر شریف سے ہے۔اسلام کے آغاز کے متعلق سب سے زیادہ حصہ خواجہ اجمیری کا ہے۔ راقم نے جب سے ہوش سنجالا ہے تب سے اجمیر کی زیارت کے لیے ترس رہا ہے کیئن شاید ابھی اللہ کومنظور نہیں ہے۔

۲۵ سے ۲۱ / اگست کو ۱۰ وراقم نے اس پاک دھرتی پر پہلی بارقدم رکھا جسے خواجہ اجمیری کی درگاہ کے نام سے بھی جانا جاتا ہے۔ راقم کو کسی کل ہند سمینار کے لیے مدعو کیا گیا تھا جو مکرانہ میں ہونا طے پایا تھا اس لیے کشن گڑھ ریلوے اسٹیشن پر اتر نا پڑا اور وہاں سے چھوٹی گاڑی لے کرراقم مکرانہ سمینار میں بہنچ گیا سمینار ختم ہونے کے بعد ۲۸ / اگست کوراقم کا واپسی کاریزرویشن تھا جلدی سے کشن گڑھ ریلوے اسٹیشن پر پہنچ گیا ادھر دہلی اور پنجاب کا واپسی کاریز رویشن تھا جلدی سے کشن گڑھ ریلوے اسٹیشن پر پہنچ گیا ادھر دہلی اور پنجاب کے حالات بابارام رحیم کی وجہ سے خت خراب تھے۔ پہلے خبر ملی کہ شایدٹرین ملتوی ہوجائے گی راقم چوں کہ گی بعد میں اسٹیشن ماسٹر سے معلوم ہوا کہ جموں جانے والی ٹرین ضرور جائے گی راقم چوں کہ

مرانہ چھوڑ چکا تھااوراب کشن گڑھ ریلو ہے اسٹیشن پر بیٹے اہوا تھااب سوج رہا تھا کہ اجمیر چلا جاؤں گالیکن ابھی شاید وہاں میری حاضری منظور نہیں ہوئی اور واپس جموں کی طرف روانہ ہوالیکن اس سمینار کی کچھ یادیں ایس ہیں جوراقم کے گلے لگ کر ابھی بھی یہ کہ رہی ہیں کہ چلورا جستھان اور خواجہ کے دربار میں حاضری دواور پھر چلو مکرانہ اور کہنہ مشق شاعر''خوشتر مکرانوی'' سے ملاقات کرو۔

خوشتر مکرانوی کا نام میں نے جدید شعراء کے حوالے سے بیٹھا ضرور تھالیکن ملاقات پہلی باراسی سمینار میں مکرانہ میں ہوئی اوراس بات کا احساس ہوا کہاس دور میں بڑا شاعر کس طرح ادب کے بارے میں اپنے دل میں محبت رکھتا ہے جو چل نہیں سکتا، بیٹھنا مشکل ہے Spinal Card میں براہم ہے،او برنہیں دیچ سکتا ہے۔آئکھوں کی بینائی چلی گئی ہے لیکن ادب سے اتنی محبت ہے کہ آج بھی جہال کہیں مشاعرہ یااردو کا کوئی پروگرام منعقد ہور ہاہوتا ہے تو خوشتر مکرانوی وہاں جانے کے لیے تڑیتے ہیں لیکن اب ڈاکٹر کی نصحیت کے مطابق اخیس گھریرہی رکھا جا تا ہے کین اس بار جب انھوں نے سُنا کہ مکرانہ میں اردو پیشنل سمینار ہور ہاہے تو انھوں نے اپنی خواہش ظاہر کی کہ آھیں بھی اس سمینار میں لے جایا جائے ان کے اصرار بران کے اہل خانہ نے خوشتر مکرانوی صاحب کواس سمینار کے افتتاحی اجلاس میں ابوان صدارت میں لا کر بٹھایا۔ راقم اخصیں دیکھ کر حیران ہو گیا۔ایک گاڑی میں ان کولا یا گیا اور پھرایک کرسی پر انھیں بٹھا کر تین جارلڑکوں نے انھیں ابوان صدارت میں لا کر بٹھایا۔ جب انھیں کرسی سے صوفے پر بٹھانے گئے توان کے پورے جسم میں درد سے چینیں نکل رہی تھیں راقم کی آنکھوں میں آنسوں آگے چوں کہ راقم خود بھی اس سمینار کے افتتاحی اجلاس کے ایوان صدارت میں ہی بیٹھا ہوا تھا۔ ہندوستان کی دوسری یو نیورسٹیوں کے اساتذہ بھی اس مینار میں شامل تھے بحرحال میں شاعر کے متعلق جن کتابوں میں پڑھتا تھا آج اسے ا بنی آنکھوں سے دیکھ کر مجھے یقین نہیں ہور ہاتھا کہ واقعی میں خوشتر مکرانوی کے ساتھ بیٹھا ہوں۔اب ذراان کی زندگی اوران کے شعری سفر کے بارے میں مختصر سامضمون قلمبند کرر ہا ہوں تا کہ اس رسالے کے ذریعے ادبی دنیا کو بیاحساس دلاسکوں کہ ادب کی خدمت اس طرح کے لوگ کررہے ہیں جن کے دل میں اردوادب کے لیے محبت ہے۔اس کے برعکس ہم آج صرف اردو کے نام پر پیٹ بھررہے ہیں یا اسے میں یوں کہوں تو بہت اچھارہے گا کہ آج ہم اردوادب کی خدمت کررہے ہیں۔ بحرحال میہ ایک الگ بحث ہے ابھی مجھے صرف خوشتر مکر انوی کے متعلق اور ان کے شعری سفر کا مختصراً مضمون قلمبند کرنا ہے۔

خوشتر مکرانوی کا پورا نام محمعلی خوشتر ہے اور قلمی نام خوشتر مکرانوی ہے۔ان کی پیدائش ۲۲ فروری ۱۹۲۰ء کومکرانہ (راجستھان) میں ہوئی اوراسی نسبت سے وہ اپنے نام کے ساتھ مکرانوی لکھتے ہیں۔ان کے والد کا نام نور محر بلخی تھا۔

خوشتر صاحب نے ایم۔اے(اردو) نفسیات، تاریخ جیسے مضمون ایم ۔اے میں 
پڑھے تھے۔ پیٹنگ ان کا بہترین شغل رہا ہے ابھی تک ان کے گی شعری مجموعے شاکع 
ہوچکے ہیں اوراد بی حلقوں میں دار تحسین حاصل کر چکے ہیں۔راقم کے پاس ان کے متعلق جو 
انفار میشن ہے اس کے مطابق ان کا پہلا شعری مجموعہ 'پھر مجموعہ ' ۱۹۵۹ء میں شائع ہوا۔ 
دوسرا شعری مجموعہ ' سبز روحین ' اے 19ء میں شائع ہوا۔ ' کا لے گلاب' اور ' صدا کے کالبہ' 
ورسرا شعری مجموعہ ' سبز روحین ' اے 19ء میں شائع ہوا۔ ' کا لے گلاب' اور ' صدا کے کالبہ' 
افعلوں کی مجموعہ ' نام 19ء میں منظر عام پر آیا۔ ' وشواس کی تہذیب' ۱۹۹۱ء ' نمو' ۱۰۰۰ء 
مسکن ' ' کثر وں کی جوت' ' اوراء میں منظر عراقہ کے ایک جواردو شاعری کا بے بہا 
مسکن ' ' ہا نیکوروپ' ' نما ہے' وغیرہ الیے شعری مجموعے ہیں جو اردو شاعری کا بے بہا 
خزانہ سمجھے جاتے ہیں۔ان شعری مجموعوں کے علاوہ خوشتر مکرانوی نے ایک ضخیم کتاب 
مسکن ' ' تاریخ کرانہ کی تاریخ کورہتی دنیا تک بے مثال کتاب فراہم کی ہے جس 
میں مکرانہ کی تاریخی حثیت کے ساتھ مکرانہ کے ماربل Marble کیا گیا ہے۔ یہ بات میں مکرانہ کی تاریخی حثیت کے ساتھ مکرانہ کے ماربل میا کا استعال کیا گیا ہے۔ یہ بات 
میں مکرانہ کی تاریخی حثیت کے ساتھ مکرانہ کے استعال کیا گیا ہے۔ یہ بات میں کرانہ کا ساتھ کرانہ کا استعال کیا گیا ہے۔ یہ بات 
میں مکرانہ کی تاریخی حثیت کے ساز امار بل Marble میں مکرانہ کا استعال کیا گیا ہے۔ یہ بات 
میں کرانہ کی تاریخی حثیت کے لیے سارا ماربل میں استعال کیا گیا ہے۔ یہ بات 
میں کرانہ کی تاریخی حثیت کے کیا میں ادائہ کا استعال کیا گیا ہے۔ یہ بات 
میں کرانہ کی تاریخی حثیت کے کیا کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کرانہ کی استعال کیا گیا ہے۔ یہ بات

93 راقم نے کتابوں میں تو پڑھی تھی کہ تاج محل کے لیے ماربل کا استعال مکرانہ سے لاکر کیا گیا ہے کین اس سمینار کی وساطت سے مکرانہ شہر بھی دیکھ لیا اور خوشتر مکرانوی جیسے بڑے شاعر سے ملا قات کرنے کا شرف بھی نصیب ہوا۔

شاعری کےعلاوہ ان کی دیگر تالیفات بھی بڑی اہمیت رکھتی ہیں جن میں'' ڈا کٹر فضل امام رضوی ایک مطالعهٔ ''' عالمی تناظر میں راجستھان میں اردو تنقید نگاری''بڑی اہمیت کی حامل ہے۔

خوشتر مکرانوی کو کئی اعزازات وانعامات سے بھی نوازا گیا ہے ۔انھیں ۸<u>ے 19</u> میں فاونڈرممبرراجستھان اردوا کیڈمی ہے پورسے نوازا گیا۔

ا • ٠ ١ء ميں منجانب نگرياليكا مكرانه ' جشن خوشتر مكرانوي كل هندسميناراورمشاعره''ايوار ڈ یےنوازا گیا۔

اردوا کا دمی راجستھان ۹۵ یہ۱۹۹۹ء کے اابوار ڈبھی آنھیں ملا ۔اس کے بعد۳۰۰۰ء میں نصیں راجستھان سورنم ساہتیہ ہان سےنوازا گیا۔

۱۹۹۰ء میں راجستھان دیوس بھارتیہ ہاروہ میتی ہے پور کا اردوا دب اعز از بھی انھیں

شری جبوی بیز ار دوصحافت اعز از ورکنت ۲۰۰۲ء میں بھی انھیں ملا۔

۸ • ۲۰ ء میں راجستھان دیوس برراجستھان اردوا کا دمی ایوارڈ پھراٹھیں ملا۔اس کے علاوہ بھی اٹھیں کئی ایوارڈ ملے جن کا ذکرنہیں کیا گیا ہےاورخوشتر صاحب بھی ان ایوارڈ وں کے بارے میں بھول چکے ہیں۔

خوشتر مکرانوی کی شخصیت کے متعلق افتخارا مام صدیقی بول رقمطراز ہیں: '' برنور چېره ـ باريش ـ سوچ بحرچشم ـ ترنم ريز ساعتيں ـ گلاب لب ـ متوازن جسم ـ ہر لمحہ جدید ـ خوش پوشاک ـ غریب پرور ـ اللہ کے مقرب بندے۔ حرف ولفظ کے پارکھی ۔ فرہنگ رنگ حافظہ۔

راجستھان کی شعری امانت۔ بزرگوں کے لیے نوجوان۔ بچوں کے
لیے بزرگ۔ ہمہ اصناف مزاج۔ منتخب کتاب گاہ کے شاہ۔ اردو
عاشق۔ ہندوستان کے سچے عاشق۔ پُر اعتاد علم۔ بے پناہ شعری
فکر۔ شعری مجموعوں کا تخلیقی سمندر۔ ذہنی اوراکسانی علم۔ مرانہ کی ادبی
تاریک کے Micro Chips۔ اسا تذہ کے منتخب اشعار کے
حافظ۔ اپنی شاعری میں خوشتریت۔ وقت کو اپنے قابو میں رکھنے کی
سعی۔ یہ ہیں اردوشاعری کاسنگ مرم ..... خوشتر کرانوی۔'

(ماہنامہ شاعرمبنی اکتوبر ۲۰۰۸ء ص\_)

خوشتر مکرانوی کا شعری سفراہمی جارہی ہے۔ضعیف العمر اور آنکھوں کی بینائی جانے کی وجہ سے آج کل وہ غزل نہیں کہہ سکتے۔سرزمینِ مکرانہ راجستھان کا بیبزرگ شاعراپئی مہرانہ میں نور بلخی منزل مکرانہ 241505 (راجستھان) میں مقیم ہے۔خداوندائھیں صحت کامل عطافر مائے تا کہ وہ اپنے شعری سفرکومزید جاری رکھ سکیں۔

## ا قبال مجید کے افسانے ۔ وجود کے باطن کا سفر

ڈا کٹرفرحت شیم شعبہاُردوجموں یونیورسٹی

جدیداردوفکشن نگاروں میں اقبال مجید کا نام سر فہرست ہے۔ان کی تعلیم و تربیت کھنو میں ہوئی۔ کھنو کے سے اس وقت علم وادب کا گہوارہ بنا ہوا تھا۔ا قبال مجید کی ادبی تربیت میں اس علمی وادبی فصا کا بہت بڑارول رہا ہے۔اُس دور میں ترقی پیند تحریک اپنے عروج پرتی۔ کھنو میں ترقی پیند مصنفین کی نشتیں با قاعدہ ہوا کرتی تھیں جن میں خصرف اُردو کے اویب بلکہ ہندی کے ادبیب وشاعر بھی شریک ہوتے تھے۔ جہاں نئی نئی تخلیقات پر کھل کر محت ومباحثہ ہوتے اس کا فائدہ یہ ہوا کی نئی نسل کے ادبیوں کو اس میں خصرف شرکت کا موقعہ ملا بلکہ اپنی تخلیقات پیش کرنے کا بھی ایک پلیٹ فارم مل گیا۔ا قبال مجید بھی انجمن ترقی پیند مصنفین کے جلیے میں با قاعدہ شریک ہوتے تھے جہاں اُنھیں اپنا مشہور افسانہ ''عد پروان چڑھا۔ یہی وجہ ہے کی مارسی افکار ونظریات سے بھی ان کا گہرارشتہ رہا ہے۔ا قبال مجید ملکی وغیر ملکی وغیر ملکی افکار ونظریات سے بھی ان کا گہرارشتہ رہا ہے۔ا قبال مجید ملکی وغیر ملکی اور خالشائے میں سامریٹ مام (فرانسیسی) ، چیؤف (امریکی) دستوسکی اور خالشائے مجید ملکی او غیرہ کے نام اہم ہیں۔وہ ملکی او بیوں میں منٹو، راجندر سکھے بیدی ، غلام عباس ، بلونت سکھاورا حمدند کیم قاسی وغیرہ سے متاثر ہیں۔ بیوہ فکشن نگار ہیں جہوں نے اس عہد کی بلونت سنگھاورا حمدند کیم قاسی وغیرہ سے متاثر ہیں۔ بیوہ فکشن نگار ہیں جہوں نے اس عہد کی بلونت سنگھاورا حمدند کیم قاسی وغیرہ سے متاثر ہیں۔ بیوہ فکشن نگار ہیں جہوں نے اس عہد کی بلون سنگھاورا میں منٹو، داخر کیا۔

اقبال مجید نے جس دور میں افسانہ لکھنا شروع کیا اس دور میں لکھنؤ میں موجود افسانہ نگاروں کی ایک بہت بڑی تعداد تھی۔ جن میں رام لعل ،حیات اللہ انصاری ،سی الحسن رضوی، رتن سنگھ اور عابد ہمیل وغیرہ کے نام قابل ذکر ہیں۔ ان کے ہم عصر افسانہ نگاروں میں قاضی عبدالستار، جوگندر پال اور رتن سنگھ کے نام لیے جاسکتے ہیں ان کا شار عام طور پر جدیدفکشن نگاروں میں کیا جا تا ہے۔ ان کے فن پرجدیدیت کے اثر ات سے انکار نہیں کیا جا سکتا ہے۔ لیکن میر بھی حقیقت ہے کہ ان فنکاروں کی ذہنی نشونما ترقی پہند تح کید کے عروج کے زمانے میں ہوئی اور مارکسی انداز فکر کوان قلم کاروں نے قبول کیا۔ اقبال مجید کا تعلق ترقی پہند تح کیا۔ عام بیات تا ہے۔ کا تعلق ترقی پہند تح کیا تا ہے۔ کا تا ہے۔ کی تا تا ہے۔ کا تا ہے۔ کی تا تا ہے۔ کا تا ہے۔ کا تا ہے۔ کا تا ہے۔ کی تا تا ہے۔ کا تا ہے۔ کا تا ہے۔ کا تا ہے۔ کا تا ہے کا تا ہے۔ کی تا ہے۔ کا تا ہے۔ کی تا ہے۔ کا تا ہے۔ کی تا ہے۔ کا تا ہے۔ کی تا ہے کا تا ہے۔ کا تا ہے کا تا ہے۔ کا تا ہے کی تا ہے۔ کی تا ہے کا تا ہے۔ کا تا ہے۔ کی تا ہے کا تا ہے۔ کی تا ہے۔ کی تا ہے۔ کی تا ہے کا تا ہے۔ کی تا ہے۔ کی تا ہے کا تا ہے۔ کی تا ہے۔ ک

اقبال مجید کا بنیا دی طور پر افسانه نگار کی حیثیت سے مشہور و مقبول ہیں۔ان کے چار افسانو کی مجموعے''دو بھیکے ہوئے لوگ''،ایک حلفیہ بیان' ،شہر بدنصیب' اور''تماشا گھ'' شاکع ہو چگے ہیں۔اقبال مجید کی کہانیوں میں انسان دوسی اور در دمندی کی شدید خواہش حاوی ہے۔''دو بھیگے ہوئے لوگ'' پہلہ افسانوی مجموعہ ہے بیافسانہ فضاسازی اور اسلوب بیان کے اعتبار سے پیش روافسانے سے مختلف نظر آتے ہیں۔اس میں بی شان اور پُر انی نسل کے طراؤ کو پیش کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔اس مجموعے میں نعرو و پیچا' دھکون' پیٹ کا کپوا' اور'دو بھیگے ہوئے لوگ' اہم افسانے ہیں۔اقبال مجید کے افسانے میں تناؤ تخلیقی شدت اختیار کر چکا ہے اس میں نظر آپ کے بال مجید کے افسانے میں تناؤ تخلیقی شدت اختیار کر چکا ہے اس میں نظر میں جا گیر دارانہ دور کو بھی دکھایا گیا ہے کہاس دور میں عور توں کا استحصال کس اس لحاظ سے نمائندہ افسانہ ہے کہاس میں جنسی تناؤا نہتا کو بہنچ کر تھکن کی صورت اختیار کر لیتا طرح کیا جا تا تھا۔ دراصل جا گیر دارانہ ماحول کے پس منظر میں عہد حاضر کی عکاسی کی گئی ہے۔ شخصیت کے بکھر اؤ کے سلسلے میں ''دو بھیگے ہوئے لوگ' کے دونوں کر داراندروانی و جنسی منتان نظر آتے ہیں۔وہ دونوں ایک جھت کے نیچ خود کو بھیگنے سے بچانے کی کھر پورکوشش کرتے ہیں لیکن پھر بھی وہ دونوں ایک جھت کے نیچ خود کو بھیگنے سے بچانے کی کھر پورکوشش کرتے ہیں لیکن پھر بھی وہ دونوں ایک جھت کے نیچ خود کو بھیگنے سے بچانے کی کھر پورکوشش کرتے ہیں لیکن پھر بھی وہ دونوں ایک جھت کے نیچ خود کو بھیگنے سے بچانے کی کھر پورکوشش کرتے ہیں لیکن پھر بھی وہ دونوں ایک جھت کے نیچ خود کو بھیگنے سے بچانے کی

ماضی سے لگا وَاور پُرانی قدروں سے بُڑے رہنے کی وجہ سے ایک جبر کے طور پر جیت کے نیچے کھڑار ہتا ہے اور دوسرا کر دارنگ سوچ اور نئے خیالات کا حامل ہے۔اس لیے وہ سینہ تان کے پانی میں نکل جاتا ہے۔ پرانی قدروں اور عصری حسیّت کے اظہار کے لئے اقبال مجید نے برانے اسلوب کا استمال کیا ہے۔

" پیٹ کا کیچوا" بھی معنی خیز افسانہ ہے اس افسانے میں ٹوٹی شخصیت دوشکلوں میں نظر
آتی ہے ایک انسان کی اور دوسری کیچو ہے گی۔اس افسانے میں وجودی فلسفہ پیٹ کے
کیچوے کے زریعہ ظاہر ہوا ہے ۔افسانہ "عدو چچا" میں پلے ہوئے مانوس کوں سے
جھنجطلاہ ہے، کرب اور نکلیف دینے کے برابر ہے ۔عدو چچا نفسیاتی طور پر بیار ہوجا تا ہے
اوراسی کرب کووہ دوسری شکل میں ظاہر کرتا ہے۔اقبال مجید کے ان افسانوں میں بیانیہ ک
کوئی ایک تکنیک نظر نہیں آتی ہے بلکہ ان کے یہاں بیانیہ مختلف شکلوں میں دیکھے جا سکتے
بیں ۔اقبال مجید نے پہلے مجموعے میں ایک آدمی کے مسائل کو پیش کرنے کی کوشش کی ہے
لیکن ترقی پیندافسانہ نگار کی طرح وہ صرف بھوک ،افلاس ، بے روزگاری کوا پنا موضوع نہیں
بناتے ہیں بلکہ انسان آئے دن جن حادثات سے دو چار ہوتا ہے اور وہ جس ذبئی شکش میں
بناتے ہیں بلکہ انسان آئے دن جن حادثات سے دو چار ہوتا ہے اور وہ جس ذبئی شکش میں
مبتلا ہوتا ہے آخسیں اپنے مخصوص اسلوب میں پیش کرنے کی کوشش کی ہے۔افھوں نے صرف
مبتلا ہوتا ہے آخسیں اپنے مبلکہ کہیں کہیں کہیں علامتوں کا استمال بھی کیا ہے لیکن ان کی
علامتیں زیادہ مبہم نہیں ہوتیں۔

اقبال مجید کا دوسرا افسانوی مجموعه 'ایک حلفیه بیان ہے' جو ۱۹۸۰ میں شائع ہوا۔ ''میراث' '' بیشاب گر آگے ہے' اور ''میراث' '' بیشاب گر آگے ہے' اور ''میراث' '' بیشاب گر آگے ہے' اور ''میراث' 'میں ٹیپوسلطان کو '' جنگل کٹ رہے ہیں' وغیرہ اس مجموعے کے اہم افسانے ہیں' میراث' میں ٹیپوسلطان کو زوال آمادہ تہذیب کی علامت کے طور پر پیش کیا گیا ہے۔ اس میں شیوا جی کے کردار کو بھی نمایاں کیا گیا ہے۔ جو جے بھوانی کے نعرے کے ساتھ اپنے وشمنوں پر حملہ کرتا تھا۔ اس افسانے میں دراصل ہندو مسلم اتحاد پر زور دیا گیا ہے شیوا جی ہوں یا ٹیپوسلطان ، ہندواور

مسلمان انھیں اپنے ہیرو کی شکل میں نہ پیش کریں کیونکہ اس سے ماحول میں کشید گی ہیدا ہوتی ہے جس سے فرقہ وارانہ ماحول کو ہوا ملتی ہے ۔'' آخری یہ ''میں اقبال مجید نے داستانوی رنگ اختیار کیا ہے اوراس میں درخت اور برندے کوعلامت کے طور برپیش کیا گیا ہے۔طوطا اور مینہ کے کردار میں اقبال مجید نے انسان کو بیسبق دینے کی کوشش کی ہے کہ ا پنے گھونسلے کی بروا کیے بغیر یہ پرندےانسان کی مدد کے لیے ہمہوفت تیارر بنتے ہیں ۔جبکہ انسان جسے اشرف المخلوقات کا درجہ ملا ہوا ہے وہ اس قدرخودغرض ہو گیا ہے کہ اسے اپنے علاوہ کسی کی فکر ہی نہیں ہے بیہاں تک کی والدین کی بھی پر وانہیں کرتا ہےاس طرح افسانیہ "" خری پیت "میں برندے کو علامت بنا کر موجودہ دور کے انسان کی کمزور یوں کو نمایاں کرنے کے کامیاب کوشش کی گئی ہے۔کوئی بھی دراصل چھوٹا یا بڑا اینے کر دار واعمال سے ہوتا ہے اس لیے انسان کوآخری ہے کی طرح آخری لمحتک انسانی بہود کے لیے کوشاں رہنا چاہیے اورخودغرضی سے اجتناب کرنا چاہئے۔'' پوشاک'' بھی علامتی انداز میں لکھا گیا اہم افسانہ ہے۔ بدافسانہ ایمرجنسی کے دوران لکھا گیا تھا۔افسانے میں بادشاہ کو نہصرف جابراور سخت گیرد کھایا گیا ہے بلکہ وہ بورے ملک میں حکم صا در کر دیتا ہے کہ کوئی بادشاہ کے خلاف آ وازنہیں اُٹھا سکتا اور اسی کے پیش نظر بچوں کوبھی تعلیم دی جاتی ہے یعنی جس طرح اخباروں پریابندیاں عاید کی جاتی ہیں کہ وہ حکومت کی کمزوریوں اور خامیوں کواُ جاگر نہ کریں صرف اچھائیوں کوہی مشتہر کیا جائے انھیں باتوں کوا قبال مجید نے ''یوشاک'' میں علامتی انداز میں پیش کرنے کی کامیاب کوشش کی ہے۔ 'ایک حلفیہ بیان' میں ایک کیڑے کوعلامت کےطور پر پیش کیا گیاہے ایک کیڑ االٹا پڑا آپنے ہاتھ پاوں مارر ہاہے کہ وہ سیدھا ہوجائے لیکن اسے کسی کی آ ہٹ ملتے ہی وہ ساکت وجامد ہوجا تا ہے دراصل کیڑے کی شکل میں اقبال مجید نے متوسط طبقے کی بدحالی اور کسمیری کو پیش کرنے کی کوشش کی ہے اور نادرو كمزورانسان كوايك كيڑے ہے تشبيه دى ہے جونجات كے لئے ہاتھ ياوں تو چلاتا ہے كيكن اس کی آواز زیادہ دورتک نہیں جاتی ۔ یعنی جوایک بارگر گیا اُسے اٹھنے کے مواقع بہت کم ملتے

ہیں ۔'' پیشاب گھر آ گے ہے''ا قبال مجید کا اہم افسانہ ہے جس میں ایک اجنبی فردیپیشا ب کے اذیت ناک کرب میں مبتلا ہے وہ نئےشہر میں پپیثاب گھر کی تلاش میں ہے۔سڑک پر چلنے والے مسافر اور دو کا نوں میں بیٹھے ہوئے لوگ اس کی شدت کومحسوں نہیں کرتے اور يو چھنے پر بے تعلقی سے کہہ دیتے ہیں'' آ گے ہےآ گے'' لیکن اجنبی جس زبنی پریشانی میں گرفتار ہے اس کی وجہ سے با قاعدہ بسے ہوئے شہر کی اہمیت اس کی نظر میں کم ہو جاتی ہے۔ لینی تناؤمیں زندگی کا نقط نظر بدلتا ہوا نظر آتا ہے۔اس افسانے میں جوتناؤتخلیق کا سبب ہے ایک اذبیت ناک صورت میں ہمارے سامنے آتا ہے۔افسانہ' جنگل کٹ رہے ہیں'' کو بہت شہرت ملی ۔''سڑی ہوئی مٹھائی'' کا موضوع بھی اس سے ملتا جلتا ہے۔اور بعد میں''کسی دن'' جبیبا ناول بھی اسی موضوع کے تحت لکھا گیا۔اس سے پیصاف پیۃ چاتا ہے كه آج كى سياست اورساج ومعاشرت برا قبال مجيد كى نظر بهت گهرى ہے اس لئے وہ مختلف اوقات میں ایک ہی موضوع کومختلف طریقے سے برتنے کی کوشش کرتے ہیں۔''جنگل کٹ رہے ہیں'ایک متوسط مسلم طبقے کی کہانی کواس میں پیش کیا ہے۔اس میں ایک ساتھ تین نسلون کو پیش کیا گیا ہے اور اُن کے خیالات ونظریات کے تصادم کوبھی بہت خوبصورتی سے نمایاں کیا گیاہے، پہانسل سے عظمت اللہ کا تعلق ہے جوقدرت اللہ کا دادا ہے اور جنگل سے لکڑی کا ٹیے کو بُر اسمجھتا تھالیکن اس کا بیٹا لینی قدرت اللہ کا باپ جنگل سے ککڑی کاٹ کر بیچا ہے اور اس کی ساج ومعاشرت میں یسپے اور دولت کی وجہ سے عزت ہے اس کا بیٹا قدرت الله اسمنع كرتا ہے كيكن اس كے باب كے نظر ميں بيغلط نہيں ہے كيونكه اسے معلوم ہے کہ بڑے بڑے لوگ اس میں ملوث ہیں۔قدرت اللّٰہ کی بہن شوکت جہاں کا کر دار بھی بنیا دی کردار ہے جوسیاست میں قدم جمانا حیا ہتی ہے لیکن اس میں اتنی گندگی درآئی ہے کہ اسے اپنی عزت بچانا بھی مشکل نظر آتا ہے۔قدرت اللہ ایک ہندوفرقہ پرست یارٹی کے اخبار میں کام کرتا ہے'' جنگل کٹ رہے ہیں''میں اقبال مجید نے نہ صرف جنگل کی اہمیت و افادیت برروشنی ڈالی ہے بلکہ اس کی آڑ میں چل رہی سیاست کو بھی نمایاں کرنے کی کوشش کی ہے۔ موجودہ عہد کے نوجوان جس کرب میں مبتلا ہیں اس کی عکاسی بھی افسانے میں خوبصورتی ہے گئی ہے۔ موجودہ سیاست میں غنڈ ہے اورخودغرض لوگ جس طرح قابض ہیں اورصرف ذاتی فاہدے کے لئے سیاست کو استعال کرتے ہیں ان تمام نکات کواقبال مجید نے اس افسانے میں پیش کرنے کی کا میاب کوشش کی ہے۔

ا قبال مجيد كا تيسراا فسانوي مجموعه 'شهر بدنصيب'' ١٩٩٥ء مين منظرعام برآيا۔'' حكايت ایک نیزے کی'''' سرگیں'''' دسترس''''شهر بدنصیب''''سکون کی نیند''''سرهی ہوئی مٹھائی''اور''موٹی کھال'' وغیرہ اس مجموعے کے اہم افسانے ہیں ۔افسانہ'' حکایت ایک نیزے کی''میں نا درشاہی تلوار کوعلامت کے طور پر پیش کیا گیا ہے کہ جس کی فطرت میں قتل و خون شامل ہواُ ہے ااس کے بغیر چین نہیں ملتا۔ نا در شاہی نیز بے کی بھی یہی حالت ہے س لیے کی اس کی پیاس خون سے ہی ججتی ہےاس لیے معمولی ہی گھریلوعورت کے ہاتھوں گئی تل سر ذ د ہو جاتے ہیں ۔ساتھ ہی اس میں حرص و ہوں اور خودغرضی کو بھی پیش کیا گیا ہے۔کہ مالدار بننے کی لالچ میں وہ عورت اس طرح وہنی پریشانی میں مبتلا ہو جاتی ہے کی بلآ خرخو دکشی کرلیتی ہے۔''سرنگیں''موجودہ حالات پرلکھا گیااہم افسانہ ہے۔آج کے ماحول میں تھیلے ہوئے خوف و دہشت کواس میں نمایاں کیا گیا ہے کہ کب کوئی سرنگ بھٹ جائے اوراس کی ز دمیں کون اور کتنے لوگ آ جا ئیں کچھ معلوم نہیں ۔موجودہ دور میں جدید ٹکنالوجی کےسبب جنگ کی ہولنا کی شدید سے شدید ہوتی جارہی ہے۔اس افسانے میں کسان کی معاشی حالت کو پیش کیا گیاہے کہ وہ کس طرح مجبور اور بے بس ہے۔'' دسترس'' میں اس عہد کے خوف اور ہراس کو پیش کیا گیا ہےانسان کےاندرڈ راس طرح سرایت کر گیاہے کہ وہ کسی پر بھی یقین نہیں کرتا یعنی وہ نفسیاتی طور پر بیار ہو گیا ہے۔جس کی وجہ سے وہ ہرکسی کوشک کی نظرے دیکھا ہے یہاں تک کہا ہے سائے بھی اسے ڈر لگنے لگتا ہے۔اپنے او پر بھی اسے دسترس نہیں رہ جاتا ہے۔''سکون کی نینز' داستانوی طریقیہ اظہار میں لکھا گیا ہے۔اس افسانے میں موجودہ عہد کی مشینی زندگی اوراس سے پیدا ہونے والے مسائل کو پیس کیا گیا

میں حکومت کی یالیسی سازی اور نیت کونمایاں کیا گیا ہے اور ساتھ ہی اس میں عوامی بیداری کی طرف بھی افسانہ نگارنے اشارہ کیا ہے۔ مجموع طور پر کیا جاسکتا ہے کہ افسانہ نگارنے دنیاوی تمام آسائش و آرام پرسکون کی نیند کواہمیت دی ہے ۔' دشہر بدنصیب' ہندوستانی معاشرے پرایک زبردست طنز ہے۔افسانہ نگار نے بیددکھانے کی کوشش کی ہے کہ ظلم و زبادتی کو برداشت کرنا ہمارے مزاج کا صله بن گیا ہے۔ ہمارے اندر ہنوز وہ جذبہ پیدا نہیں ہوا ہے کہ جو ناانصافی کےخلاف آواز بلند کر سکے غصے کے منفی اثرات پر بھی اس افسانے میں روشنی ڈالی گئی ہے۔ کہ لوگ مارنے مرنے پر بھی آ مادہ ہیں لیکن اس غصے کونتمبری شکل نہیں دے پاتے اور ظلم وزیادتی کےخلاف صف آرانہیں ہوتے۔جس کی وجہ سےخوف وہراس کا ماحول ہے اس لیے اسے شہر بدنصیب کہا گیا ہے۔''سڑی ہوئی مٹھائی''میں برتاپ شکلا جیسے ودھا یک کوکر دار بنایا گیا ہے اور بیدد کھانے کی کوشش کی گئی ہے کہ موجودہ سیاست میں برتابے شکلا جیسے لوگوں کا ہی بول بالا ہے جوکسی کوبھی محنت اور دیانت داری سےاگے بڑھنے میں رکاوٹیں پیدا کرتے ہیں۔شوکت جہاں کے ساتھ بھی ایساہی ہوتا ہے کہ برتاب شکلا اس کا جسمانی استحصال کرنا جاہتا ہے۔''سڑی ہوئی مٹھائی'' بھی ایک علامت ہے لیتن یرتاب شکلا کی دی ہوئی مٹھائی سے شوکت جہاں کو بُو آنے لگتی ہے۔ دراصل وہ بھانپ لیتی ہے کی وہ کیا جاہتا ہے اس لئے وہ مٹھائی کا ڈبہنا لی میں پھینک دیتی ہے یعنی وہ خو دکویر تاپ شکلا سے الگ ہونے کا اعلان کرتی ہے۔لیکن شوکت جہاں کاوہ قبل کرد یتا ہے۔''سڑی ہوئی مھائی''کے زریعہ نہ صرف موجودہ سیاست کا چہرہ ہمارے سامنے آ جاتا ہے بلکہ متوسط مسلمان گھرانے کی ہے بسی کوبھی بخو ٹی دیکھا جاسکتا ہے۔ کہ وہ موجودہ سیاست میں کہاں کھڑے ہیں ۔''موٹی ہوئی کھال'' دراصل''سڑی ہوئی مٹھائی'' کی توسیع ہے۔جس میں ا قبال مجید نے قدرت اللہ کی بیٹی کمو کے کردار کو پہش کیا گیا ہے۔جس کی کھال موٹی ہو گئی ہ ہے یعنی اس پراخلاقی باتوں کا اثر نہیں ہوتا ہے۔اس افسانے میں اقبال مجیدنے قدرت

اللہ کے کردار کو مزید ابھارنے کے لئے کمو کا کردار پیش کیا ہے۔مجموعے طور پر' شہر برنصیب' کے افسانے مختلف انداز میں موجودہ عہد کے مسائل لے اردگر دنظر آتے ہیں ان افسانوں میں سیاسی ،ساجی اور معاشی اُتھل پچل کو بھی دیکھا جا سکتا ہے۔

اقبال مجيد كا چوتھا افسانوي مجموعه 'تماشه گھ' '(٢٠٠٣) ہے اس مجموع ميں 'سوخته سامان''''ہم گریہ سرکریں گے''''انو کا گھ'''' تماشا گھر''اور'' سائیہ شجر'' وغیرہ نمائندہ افساے ہیں''سوختہ سامال''میں دیکئے فساد کے وقت انسان جس ذہنی کرب میں مبتلا ہو حاتا ہے اُسے پیش کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ بیافسانہ اُس وقت لکھا گیا جب بابری معجد کے انہدام کے بعد ملک میں فرقہ وارانہ فسادات بڑے پیانے بر رونماہوئے تھے۔اس وقت انسان کس طرح کے ذہنی اور نفسیاتی کرب میں مبتلا ہوا تھا بیاس اس افسانے میں بخو بی دیکھنے کوماتا ہے۔''ہم گریہ سیر کریں گے''ایک ایسے شخص کی کہانی ہے جوغریبوں اور یے سہاروں کی ندد کرتا ہے۔اس مشینی دور میں فطری چنزوں کا جس طرح سے ذوال ہو ر ہاہے اُس سے صاف ظاہر ہوتا ہے آنے والے دنوں میں اور پریشانیاں سامنے آئیں گی۔''انو کا گھر''اقبال مجید کامشہورا فسانہ ہے انواور رعا کشیم کزی کردار ہیں اس افسانے میں انسان دوستی اور مساوات برزیادہ زور دیا گیاہے۔''تماشا گھ'' میں موجودہ سیاست اور کر پشن کا نمایاں کیا گیا ہے۔اس کے علاوہ سائی شجر بھی ایک اہم افسانہ ہے یہ افسانہ بھی آج کے حالات پر لکھا گیاہے۔ اقبال مجید نے سائی شجر'' میں انسان کی بے بسی اور بے کسی کو بڑے سلیقے سے پیش کیا ہے،انسان جب ترقی کی شکل میں سرگرداں رہتا ہے تواس کی حیثیت اُس شجر کی می ہوجاتی ہے جوکسی کوسائیداور ثمز نہیں دیتا ہے۔ آرام اور سکون اس سے کوسوں دور چلا جاتا ہے۔اس افسانوی مجموعے کے بیشتر افسانوں میں اقبال مجید نے موجودہ عہد کواس کے تمام لواز مات کے ساتھ پیش کیا ہے اور اقبال مجید انسان کوخوش ورژم دیکھنا چاہتے ہیں ان کے اندر جوانسان دوسی اور وسیع المشر بی کا جزبہ کارفر ماہے۔وہ ان کے بیشتر افسانوں میں نظر آتا ہے ۔لیکن ان کا اسلوب اینا ہے ۔ جسے راست بیانیہ کے

۔ زمرے میں نہیں رکھ سکتے انھوں نے علامتوں کے زریعے بھی اپنی بات قاری تک پہنچانے کی کوشش کی ہے۔

کی کوشش کی ہے۔
اقبال مجید نے اردوفکشن کی روایت سے بھر پوراستعفادہ کیا ہے یہی وجہ ہے کہ ان کے یہاں داستانوی اثرات سے لے کرمنٹواور بیدی کے اثرات بھی دیکھنے کو ملتے ہیں جہاں تک موضوعات کا تعلق انھوں نے ہا جی وعصری مسائل کے ساتھ ساتھ سیاسی مسائل کو بھی بڑی خوبصورتی سے اپنے افسانے میں پیش کیا ہے انھوں نے انسانی نفسیات کو جد بدحسیت بڑی خوبصورتی ہونے مہاتھ ہم آ ہنگ کیا ہے۔موجودہ عہد میں مصروف ترین شندگی اورس سے بیدا ہونے والے مسائل ،ٹوٹے ہوئے رشتے اور قدر عس کے زوال کوا قبال مجید نے خاص طور سے اپناموضوع بنایا ہے۔

#### انتظارحسين كاافسانوي ادب

#### ہجرت کے کرب، ماضی کی بازیافت اوراخلاقی اقدار کے زوال کا المیہ

محرلطيف مير

Add: Dr Mohammad Latif Mir Asstt Professor (Deptt of Urdu)

Govt Degree College Mendhar (J&K)

Mob: 09596822463

تعارف: انتظار حسین (1923–2016) اُردو افسانوی ادب کا ایک معتبر نام ہے۔ بگندشہ ضلع کے ایک قصبہ ڈبائی میں پیدا ہوے۔ میر ٹھ کا لج سے ۱۹۳۲ء میں بی اے اور ۱۹۳۲ء میں ایم اے کیا۔ تقسیم ہند کے بعد پاکستان ہجرت کر گئے۔ ہجرت کے مل نے ان کے ہاں ایک بحرانی کیفیت پیدا کردی ہے جس کا اثر ان کی اکثر تخلیقات میں نمایاں ہے۔ انھوں نے ڈھیروں ادب تخلیق کیا ہے۔ پانچ ناول جن میں 'دبستی' (زمانداشاعت ہے۔ انھوں نے ڈھیروں ادب تخلیق کیا ہے۔ پانچ ناول جن میں 'دبستی' (زمانداشاعت آخری آدمی ۱۹۸۷) خاص اہمیت کا حامل ہے، متعدد افسانوی مجموعوں گلی کوچ، ۱۹۵۱، کنگری، ۱۹۵۷ آخری آدمی ۱۹۲۷، شعر افسوس ۱۹۷۲، پھوے ۱۹۸۱، وغیرہ کے علاوہ ڈراما نگاری، کالم نولی اور نقید نگاری کے میدان میں بھی انھوں نے قابل قدر ادبی سرمایدا پی یادگار چھوڑ ا ہے۔ انھوں نے متعدد اردو روز ناموں اور ادبی جریدوں کی ادارت کے فرائض بھی انجام دیے ہیں۔ آپ کی علمی اور ادبی خدمات کود کھتے ہوئے آپ کومتعدد انعامات سے بھی نواز ا گیا ہے جن میں پرائڈ فار پر فارمنس (حکومت پاکستان کا اعلیٰ ترین سول ایوار ڈ) قابل ذکر ہے۔ آپ کی اکثر کہانیوں اور اخلاقی اقدار کا زوال بھی ایک بنیادی تجربہ بن کر انجرتا ہے اور ساتھ ہی ساتھ روحانی کرب اور اخلاقی اقدار کا زوال بھی ایک المیہ کی صورت اختیار کرجاتا ساتھ ہی ساتھ روحانی کرب اور اخلاقی اقدار کا زوال بھی ایک المیہ کی صورت اختیار کرجاتا ساتھ ہی ساتھ دوران کی کرب اور اخلاقی اقدار کا زوال بھی ایک المیہ کی صورت اختیار کرجاتا

ہے۔ ماضی کی بازیافت، کھوئے ہوؤں کی تلاش اور مٹتی اخلاقی اقدار اُن کے افسانوی اوب کا تا نابانا تیار کرتی ہیں۔ اس مختصر سے مقالے میں اسی چیز کے حوالے سے بحث کی گئی ہے۔ اہم الفاظ/اصطلاحات

ہجرت، بحرانی کیفیت ، خلیق، متعدد، مجموعے، کالم نولی ، تقیدنگاری، ادبی جریدے،
علمی، ادبی ، تجربه، روحانی کرب، اخلاقی اقدار، ماضی، بازیافت، ذوال، المیه ، افسانوی
ادب، انظار حسین کے افسانوی ادب میں ہجرت ایک بنیادی مسئلہ ہے۔ ناول ہو کہ
افسانہ، ہجرت کا تصور ایک بحرانی کیفیت پیدا کر دیتا ہے۔ سہیل احمد کے ساتھ ایک انٹرویو
میں ان کا بیکہنا کہ اُن کی زندگی میں ہجرت بہت شروع ہی میں آچکی تھی کہ جب وہ اپنی بہتی
سے اٹھ کر دوسر سے شہریعنی میرٹھ آئے تھے، ایک انو کھے تصور ہجرت کو بیش کرتا ہے۔ ہجرت
ماضی کی بازیافت اوریاد کے حوالے سے طاہر مسعود، انظار حسین کی اسی کیفیت پر گرفت
کرتے ہیں اور ایک انٹرویو میں ان سے پوچھ بیٹھتے ہیں کہ آخر وہ اس ہجرت کے میں اس فدر کیوں گرفت رفت رہے اور یہ بھی کہ ہجرت کے علاوہ بھی مسائل ہیں۔
آگے کی سمت دیکھنا چاہئے اور یہ بھی کہ ہجرت کے علاوہ بھی مسائل ہیں۔

انتظار حسین کے نزدیک تو افسانہ کھینا بھی ان کے لئے اپنی ذات سے ہجرت کرنے کا عمل ہے۔ جاننا چاہئے کہ انتظار حسین تقسیم ہند کے بعد پاکستان ہجرت کر جاتے ہیں اور یہ بھی سے کہ یفل مکانی ان کے لئے تکلیف کا باعث بن جاتی ہے۔ اپنی مٹی سے اکھڑنا اور اجنبی مٹی سے رشتہ جوڑنا کسی قدر ذہنی شنج کوجنم دیتا ہے اور یہ بھی سے کہ جب اجنبی مٹی قدر دہنی شنج کوجنم دیتا ہے اور یہ بھی سے کہ جب اجنبی مٹی قبول نہ کرے اور اپنی مٹی رہ رہ یا د آئے ، جب نئے چہرے پہچانے سے قاصر رہیں اور شناسا چہرے سنخ ہو جائیں یا نظروں سے اوجھل ہو جائیں یا ہمیشہ کے لئے بچھڑ جائیں تو انتظار حسین والا معاملہ پیش آتا ہے تو وہ (نظار حسین) ان کو یاد کرنے بیٹھ جاتے ہیں مسین والا معاملہ پیش آتا ہے تو وہ (نظار حسین) ان کو یاد کرنے بیٹھ جاتے ہیں طرح یاد آرہے تھے۔ یہ وہ لوگ تھے دہنہیں میں اپنی بنتی میں بھٹکا ہوا

حچھوڑ آیا تھا۔ مگروہ لوگ بھی یاد آتے ہیں جومنوں مٹی میں دیے پڑے ہیں۔ میں اپنی یادوں کے ممل سے ان سب کواپنے نئے شہر میں بلالینا میں۔ میں اپنی یادوں کے ممل سے ان سب کواپنے نئے شہر میں بلالینا چاہتا تھا کہ وہ پھرا کھٹے ہوں اور میں اینے واسطے سے اپنے آپ کو محسوں کرسکوں'(1)

یاد کا بیمل ان کے ہاں کرب انگیز صورت حال پیدا کرتا چلا جاتا ہے۔ اپنی بہتی دور کا مرکز بن جاتی ہیں کہ جہاں ان کی خواہشات، ار مان اور خون کے رشتے اور شناسا چہرے دفن ہیں۔ انتظار حسین ان بچھڑے، مر مٹے اور منوں مٹی تلے دفن لوگوں اور عزیز واقر باء کواپنے شہر بلالینا چا ہتے ہیں کہ وہ ان کے واسطے سے اپنے آپ کومسوس کر سکیں۔ یہ کیسا جان لیوا احساس ہے کہ جس کوانگیز کرنے کے لئے پھر کا دل چاہئے لیکن انتظار حسین ہیں کہ اپنے پورے افسانوں ادب میں اس کوانگیز کرنے کی کوشش کرتے نظر آتے ہیں۔ میرتی میرنے شایداسی صورت حال کے پیش نظر کہا ہے

یاد ان کی خوب نہیں، باز آ نادان! وہ جی سے پھر مٹایانہ جائےگا

لکین انتظار حسین اس' یا و' سے اس یاد سے مفر نہیں ۔ ان کو بچھڑتے اور گم ہوتے

ہوئے انسانوں کے ساتھ وہ بستیاں بھی یادآتی ہیں جواب ماضی کا حصہ ہیں اور جن کوبس یاد

رہی کیا جا سکتا ہے۔ اور تخیل کی راہ سے ان کی بازیافت کی جا سکتی ہے۔ لیکن انتظار حسین کا

بھی عجیب معاملہ ہے کہ حاضر و موجود لوگوں سے بور ہوتے ہیں اور آ تھوں سے او بھل

مرکھپ جانے والوں سے دل لگائے بیٹھے ہیں۔ یہ تو وہی جانے کے آخراس میں کیا منطق

ہے؟ اور اس کی کیا تحویل یا تو جھی ہو سکتی ہے؟ انتظار حسین کی منطق اور تو جھی کو بھی بھی

گرفت میں لا نامشکل ہوجاتا ہے کہ ' یک نہ شدد و شد' '

''حاضر موجود لوگ مجھے بور کرتے ہیں مگر جب وہ اوجھل ہو جاتے ہیں تو مجھے یاد آتے ہیں ۔کتنا اچھا ہوتا کہ لوگ آئکھوں سے اوجھل نہ ہوا کرتے اور انسانی رشتے جوں کہ توں رہے اور مجھے افسانہ کھے کی مصیبت نہ اٹھانی پڑتی۔گرافسوں ہے کہ انسانی رشتے ہر آن بدلتے ہیں اور بکھرتے ہیں،لوگ مرجاتے ہیں یاسفر پرنکل جاتے ہیں یا روٹھ جاتے ہیں۔ پھر میں انہیں یا د کرتا ہوں اور انہیں خوابوں میں دیکھتا ہوں اورافسانے لکھتا ہوں۔''(۲)

ا تنظارحسین دراصل الجھن کا شکار ہیں کہ حاضر موجو دلوگ تو بور کریں مگر جو ماضی کا حصہ ہو چکے ہیں، وہی یادآ ئیں اوررشتے جوں کہ توں رہی توافسانے کیوں کر لکھے جائیں۔ان کاتقریباًا فسانوی ادب ان ہی آنکھوں سے اوجھل ہوتے ، بکھرتے ، مٹتے انسانی رشتوں کی یا دوں برمبنی ہے اوراب انہیں محض یا دہی کیا جاسکتا ہے اور تخیل کی راہ سے واپس لا کر ذات میں سمویا جا سکتا ہے اوربس! ماضی کے حوالے سے یادوں کا بیسلسہ بھی در بھی ہے اور اس ڈ ورکوسلجھانا کرب باعث تو ہے ہی ،فریب نظری کا ذریعہ بھی ہےلیکن انتظار حسین ہیں کہ باوجوداس حقیقت کے اس عمل سے کوئی مثبت نتیجہ برآ مد ہونے والانہیں۔اس زوال زدہ ماضی کی بازیافت پرمصر ہیں۔اوراس ضمن میں وہ بعیداز قیاس تا ویلات اورتوجہیات سے کام لیتے چلے جاتے ہیں کہ نہ جائے رفتن ، نہ یائے ماندن۔انتظار حسین کا بدرو پر سی صحت مند اور جاندار معاشرہ کو تخلیق کرنے سے قاصر ہے۔ یہ مردہ بدست زندہ والا معاملہ ہے۔مردہ برستی کوئی اچھی علامت نہیں ۔گزشت آنچه گزشت ۔زندہ قومیں مستقبل پرنظر رکھتی ہیں۔اور بقول اقبال زندہ قوموں کی تقدیریں صبح و شام بدلتی ہیں۔ مگر نفسیات مریضا نہ ہواور ماضی کی نو حہ خواں بھی تو اس سے خیر کی کوئی تو قع بھی فضول ہے۔حالا نکیہ انہوں نے کہیں کھا ہے کہ رشتوں کی تلاش کاعمل تکلیف دہ بھی ہے اور در دبھرا بھی ۔اوران کے عہد میں تو بقول ان کے بیمسلہ زیادہ ہی پیچیدہ ہو گیا۔ان کے نز دیک توا قبال اورعلامہ ۔ حالی کا ادبی سر ماید بھی ماضی سے رشتی قائم کرنے برمبنی ہے۔حالانکہ حالی ایساروش خیال اور بالیدہ فکر دانشور کیوں کر ماضی برست ہوسکتا ہے۔ اقبال کے ہاں تغیر بنیادی عمل ہے۔ ان کے ہاں ماضی پرستی غیرحیا تیاتی اور جامز نہیں ہے بلکہ حیا تیاتی اور تخلیقی ہےاورایک صحت مند

ساج کوجنم دینے میں معاونت کرتی ہے۔ وہ دراصل ماضی کے صحت مندعناصر کو چھانٹ کر مستقبل کا حصہ بنانے کے قائل ہیں۔ وہ آگے بڑھنے کی کوشش کرتے ہیں، وہ نوحہ خوانی میں یقین نہیں رکھتے اوربطن گیتی میں پیدا ہونے والے آفتاب تازہ کا استقبال کرتے ہیں اور ڈو بے ہوئے تاروں کا ماتم کرنے سے کمل گریز کرتے ہیں اُن نزد یک زندہ قوموں کی تقدیر ہر لمحہ بدلتی یعنی تغیر پذیر رہتی ہے۔

آ فتاب تازہ پیدابطن گیتی ہے ہوا آساں ڈو بے ہوئے تاروں کاماتم کب تلک نشان یہی ہے زمانے میں زندہ قوموں کا کہ صبح و شام برلتی ہیں ان کی تقدیریں

جبکہ انتظار حسین کا پورا ادبی سر مایہ ڈو بے ہوئے تاروں کا ماتم کرتا نظر آتا ہے۔ ان کے نظام فکر میں آفتاب تازہ تو بیدا ہونے سے رہااور اور وہ اس کے قائل بھی نہیں کہ آفتاب تازہ ان کی تاریکی کوئم کرے بلکہ وہ تو تاریکی پہند ہیں۔ وہ تازہ ہوا کے جھونکوں کو زہریلا مادہ تصور کرتے ہیں۔ وہ تغیر سے متنفر ہیں اور Quo Status Quo برقس اس نفسیات کی جڑیں شیعت میں تلاش کی جاستی ہیں۔ اس نفسیات نے ہاں تنہائی اور اپنے آپ میں سمٹنے کا عمل پیدا کردیا ہے اور یوں زندگی کا بڑا حصہ اس نوحہ خوانی میں گزرجا تا ہے۔

یوں توانظار حسین کی فکر اور یا دکامحور کر بلااوراس کی تاریخ ہے۔ یہی ان کا ماضی ہے اور یا دکا تا تا بانا بھی عموماً اس سے تیار ہوتا ہے۔ لیکن ان کی یا دوں کا سلسلہ ڈبائی ، بلندشہراور میرٹھ سے ہوتا ہواتقسیم ہند بلکہ سقوط ڈھا کہ تک پہنچ جاتا ہے۔ ڈبائی کی تہذیب ان کے نزدیک اکوں کی تہذیب تھی جورہ رہ کر یاد آتی ہے۔ انتظار حسین کے ساتھ یہ معاملہ بھی جیب ہے کہ وہ ہرگز رے واقعہ کوجس کے ساتھ ان کی یادیں وابستہ ہیں ، واردات قرار دیتے ہیں ۔ یہ واردات ان کے نظام فکر میں مرکزی حیثیت رکھتی ہے اور ایک پیچیدہ عمل بن کرسامنے آتی ہے۔ محمد عمر میمن کے ساتھ ایک انٹر ویو میں انتظار حسین اس واردات کو بیاں بیان کرتے ہیں۔

''تو مجھے یہ جانے کی خواہش ہوتی ہے کہ اس حقیقت کے پیچے کیا ہے؟ مثلاً بچپن کی بات سنا تا ہوں: میں نے درختوں کی تہذیب کا ذکر کیا کہ ٹھیک ہے کہ میں املی کے پیڑسے کٹاریں تو ڑتا تھا اور آم کے پیڑسے اللہ کی حسرت سے دیکھا تھا۔ لیکن سے جتنے آم لیکے ہوتے تھے انہیں بڑی حسرت سے دیکھا تھا۔ لیکن ان درختوں کے بیچھے پچھر دوابیتیں تھیں۔ کسی درخت پر مجھے بتایا جا تا تھا کہ اس میں سرکٹار ہتا ہے۔ یہ مجھے بھی نظر نہیں آیا بھی سنتے تھے کہ بھی اس درخت کے بیچھے ایک چڑیل رہتی ہے اور میری خواہش بیھی بھی اس درخت کے بیچھے ہو ہے میں اسے دیکھوں وہ سرکٹا کہاں ہے؟ اور اگر جمعرات کی شام کو کوئی اس کے بیچے گزرے تو کہاں ہے؟ اس انجانی مخلوق کو دیکھنے کی خواہش میرے بہاں تھی تو یہ وہ کے اس انجانی مخلوق کو دیکھنے کی خواہش میرے بہاں تھی تو یہ وہ خوالم تیز ہے اور اسکے بیچھے ہوڈ رامہ میرے بہاں تھی تو جو خوالم آتی ہیں اور دو جوان کے بیچھے ہوڈ رامہ جے۔ میں اس پوری واردات کو میٹنے اور اس کو اپنی ذات کا حصہ بنانے ہے۔ میں اس پوری واردات کو میٹنے اور اس کو اپنی ذات کا حصہ بنانے ہے۔ میں اس پوری واردات کو میٹنے اور اس کو اپنی ذات کا حصہ بنانے کے کہوشش کر تا ہوں' (۳)

انظار حسین کے نزدیک ان پرگزرا ہر لھے ایک واردات ہے۔ یہ واردا تیں مجبور کرتی ہیں کہ وہ مڑ کر پیچھے کی جانب و کھتے ہیں۔ یہ اس مٹی کی بوباس سے غذا حاصل کرتی ہیں کہ جہاں انہوں نے زندگی کا بجین لڑکین اور کسی قدر جوانی کا حصہ گزارا۔ ڈبائی بلند شہرا ور میر ٹھ سے وابستہ یادیں ان کے لئے جان لیوا واردا تیں ہیں۔ ان جگہوں سے جڑی تمام چیزیں اب انظار حسین کے لئے نا قابل فراموش ماضی ہے۔ وہ ڈبائی کے درختوں کی تہذیب کے بھی نوحہ خواں ہیں جس کے پس منظر میں بہت کچھ ٹر افات تو ہمات، انجانی مخلوقات کی خوفا کیاں، سرکٹا اور چڑ ملیں اور پچھان سے وابستہ قصے کہانیاں ہیں۔

ا تظارحسین کا دعولی ہے کہ وہ اس پس منظر میں کا رفر ماحقا کُق تک رسائی حاصل کرنے کے متنی ہیں۔ حالانکہ یہ تو نہیں کہا جاسکتا کہ وہ درختوں کے پیچھےاُس''سرکٹا''اور چڑیل کا سراغ لگانے میں کس قدر کا میاب ہوئے ہیں جس کا ذکراو پر کے ایک اقتباس میں انہوں کیا ہے۔

انتظار حسین کا مسکلہ یہ کہ وہ اصلاً قصّاص ہیں۔روایتی ذہمن،روایتی فکر ہی کو بیوان چڑھا تا ہے۔قصہ کیساہی ہو،ان کے لئے اہم ہے۔روایتی ذہن کی مصیبت بیہ ہے کہ وہ بھی بھی روش خیالی اور سائنسی طرز فکر جوتر تی کی ضامن ہوتی ہے، کو قبول نہیں کرتا۔وہ اس ماضی کوزندگی کا سر مابیخیال کرتا ہے کہ جوروا نیوں پرمبنی ہوا ورجس کے پس منظر میں کچھ خرافات، تو ہمات اوران دلیھی وُنیا کی خوفنا کیاں ہوں۔اس لئے وہ مستقبل کا خیال آتے ہی بد کنا شروع ہوجا تا ہے۔ادب زندگی کا آئینہ ہے۔زندگی چوں کے شان تازہ کی مظہر ہےاس کئے متحرک ہے۔اس لئے ضروری ہے کہ ادب کوبھی متحرک ہونا جا ہے ورنہ جمود کا خول ٹوٹنے سے رہا۔ تظارحسین کا ادبی سرماہاس جمود کوتوڑنے میں کامیاب ہوتا کم ہی دکھائی دیتا ہے۔اور جب تک جمودٹوٹے نہیں ،زندگی کی راہیں متعین نہیں ہوتیں۔انتظار حسین جب ماضی میں کھوجاتے ہیں تو پھرصدیوں کو پھیلا نگتے چلے جاتے ہیں۔سامی روایتیں، بودھ حاتکیں ہندو دیو مالائیں،اسلامی روایتیں غرض ان تمام سے اپنا ادبی نگار خانہ سجاتے ہیں۔اصل میں ان کی شخصیت کچھاس طرح کی واقع ہوتی ہیں کہوہ اس احساس کمتری کا شکار ہونے کی وجہ سے ماضی میں سکون تلاش کرتے ہیں۔انو عظیم نے لکھا ہے کہ لگتا ہے کہ ا تظار حسین کواپنی راہ گم کر دگی کا شدیدا حساس ہے۔وہ خود گم کر دگی کے احساس سے الجھتے ہیں اور ہزیمت اور پسیائی کے جس احساس سے ان میں ماضی برستی کا مادہ پیدا ہوا ہے وہ اس کے جواز کے لئے مذہبی روامات بلکہ (Rituals) میں روحانی سکون تلاش کرتے ہیں ۔انوعظیماس ضمن میں انتظار حسین کے ایک انٹرویو کا حوالہ دیتے ہیں کہ '' مجھے قرآن کی ایک آیت یا دآ گئی ہے قرآن میں کہیں ایک جگہ ،

گمراہ لوگوں کا بیان ہوا ہے کہ اُن کی مثال ان لوگوں کی ہی ہے جب تھوڑی ہی روشنی ہوتی ہے تو انہیں راستہ نظر آتا ہے اور وہ تھوڑی دور چلتے ہیں۔اس کے بعدروشنی نہیں رہتی اور وہ پھراندھرے میں بھٹکنے لگتے ہیں۔ یہ گمراہ لوگوں کی ایک تصویر قرآن میں پیش کی گئی ہے'(۴)

انور عظیم صاحب نے ان کے انٹرویو سے یہ مذکورہ اقتباس ان کی ہجرت کے حوالے سے دیا ہے کہ کس طرح انتظار حسین خوداینے ہی بچھائے ہوئے جال میں پھنس کررہ جاتے ہیں بعنی خود جب انتظار حسین متعدد قافلوں کے ہمراہ پاکتان کو ہجرت کر جاتے ہیں تو وہ روشنی کی جانب ہجرت کررہے ہوتے ہیں لیکن محض چوہیں سال بعد بنگلہ دیش جب اس نئی مملکت اسلامیہ سے کٹ کرالگ ہو جاتا ہے تو گویا وہ نئے ملک کے وجود میں آنے کو اندهیرے سے تعبیر کرتے ہیں۔ یعنی انتظار حسین توبیہ کہدرہے ہیں کہ پاکستان کی جانب کوچ کرنے والے قافلے روشنی، نیکی اور خیر کے سفیر تھے۔ جب کے بنگلہ دیش کو وجود بخشنے والے قافلے گمراہ لوگ تھے جواند هيرے ميں جھ کتے حلے گئے ۔اوراس روشنی سے دور ہوتے یلے گئے جو ہندوستان سے یا کستان کی جانب ہجرت کرنے والے قافلے اپنے ساتھ لے کر گئے تھے۔حالاں کہاس بات کی بھی شایدانظار حسین کے پاس کوئی دلیل نہ ہو کہ واقعتاً یا کستان کی جانب ہجرت کرنے والے لوگ روشنی کے سفیر تھے یا ہوایت یافتہ تھے؟ آخر ہیہ کیے ممکن ہوا کہ ایک بھری بڑی تہذیب جواب انظار حسین کے لئے ماضی کا درجہ رکھتی ہے۔انظار حسین اسے تیا گ دیتے ہیں اور اپنے آرام کی خاطرایک نئی مملکت اسلامیہ میں منتقل ہوجاتے ہیں۔اوراینے خوابوں کی جنت میں پہنچ کر پھر تیا گی ہوئی میراث (ماضی ) یادآتی ہے اور بےطرح یادآتی ہے۔ماضی کا درجہ رکھنے والی تہذیب صدیوں میں بروان چڑھی ہوتی ہےاورا نظار حسین کےان بزرگوں نے جن کے م**فن کو چھوڑا کر وہ ہجرت** کر جاتے ہیں،صدیوں کے جو تھم اُٹھانے کے بعدایک بھرایٹ املک بنایا تھا۔ آخریہ بھی کیوں کر ممکن ہوا کہ انتظار حسین کو ڈبائی کی اکوں کی تہذیب تو رہ رہ کریاد آتی ہے مگر لال قلعہ، تاج محل، قطب مینار، جامع مسجد دبلی کی تہذیب یا درہتی ہے مگر کم کم۔

پروفیسر گوپی چند نارنگ نے انظار حسین کے زیادہ تر افسانوں کو اُن چہروں اور کھوں کو یا دکر نے کے عمل سے وابسة قر اردیا ہے جنہیں وقت نے دور کر دیا ہے۔ اور جوانظار حسین کی دانست میں یا دداشتوں کے حوالے سے انفرادی اوراجتماعی شخص کی بنیاد ہے۔ اور ان کے نزدیک یا دداشت نہ ہوتو ماضی بھی نہیں رہتا اور ماضی نہ ہوتو بنیا داور جڑیں کچھ بھی نہیں رہتا اور ماضی نہ ہوتو بنیا داور جڑیں کچھ بھی نہیں رہتا اور ماضی ہوتو بنیا داور جڑیں کچھ بھی نہیں رہتا اور ماضی نہ ہوتو بنیا داور جڑیں کچھ بھی نہیں رہتا ۔ (۵)

انظار حسین کا مسکدیہ ہے کہ وہ تقسیم ہند کے حادثے سے پوری طرح ہل جاتے ہیں۔

گوکہ وہ نئے ملک میں ہجرت کر جاتے ہیں مگرینقل مکانی ان کی نفسیات کو ہری طرح متاثر

کردیتی ہے اور وہ ایک انجانے خوف میں ببتلا ہوجاتے ہیں جوسائے کی طرح مسلسل ان کا

پیچھا کرتا نظر آتا ہے۔ اس انجائے خوف سے نجات حاصل کرنے کی غرض سے وہ ماضی کی
حسین یا دوں میں کھو جاتے ہیں۔ یہ خوف بھی ان سے ''چاندگہن' کھواتا ہے اور بھی وہ

''بہتی'' کی تخلیق کر اس غم کو کریدتے ہیں جو فہ کورہ خوف کا پیدا کردہ ہے۔ انتظار حسین چوں

کہ حساس فذکار ہیں۔ اس لئے وہ اس انسان جو انٹرف المخلوقات کے شرف سے مشرف

ہے کو چیرت سے دیکھتے ہیں اور سوال اُٹھاتے ہیں کہ آخروہ کیوں کر حیوانی جون میں آگیا

ہے ؟ اور وہ کس قدر حریص ہوگیا ہے کہ تمام اقدار ،عقائد ،نظریا سے اور رشتوں تک کا منکر ہو

گیا ہے۔ نئ مملکت اسلامی تو ایک مضبوط عقیدے کی بنیاد پر قائم ہوتی ہے مگر یہ کیا ہے کہ

ہم ''عقیدہ' 'ہی ہم عقیدوں سے بر سر پیکار ہیں۔ یہ سی ہجرت ہے کہ مہا جروں کو ایک

''انصار' بھی میسر نہیں آتا؟ یہ کیوں کر ممکن ہوا ایک خدا اور آخرت پر ایمان رکھنے والے

ہم نی حرمت کو قائم رکھنا خدانے فرض قر ار دیا ہے۔

جن کی حرمت کو قائم رکھنا خدانے فرض قر ار دیا ہے۔

" پیارے میاں !ہمارے خاندان کی طرف سے ۲۲ کے

فسادات میں پہلی جھینٹ تھے۔ میں نے اعداد شار جمع کئے ہیں۔ تب
سے اب تک ہمارے خاندان کے اکتیس افراد اللہ کو پیارے ہوئے
اکیس مقتول ہوئے نوطبعی موت مرے۔ سات کو ہنود نے ہندوستان
میں شہید کیا۔ چودہ پاکستان جا کر برادران اسلام کے ہاتھوں اللہ کو
عزیز ہوئے۔ ان چودہ میں سے ایک کو کراچی میں ایوب خال کے
آدمیوں نے الیکن کے موقع پرمحتر مہ فاطمہ جناح کی حمایت کرنے کی
پاداش میں گولی ماردی ۔ باقی دس افراد مشرقی پاکستان میں ہلاک
ہوئے''(۲)

تقسیم ہند کے بعد ہندوستان سے پاکستان قبل مکانی انتظار حسین کے زدیک تو ہجرت کا عمل ہے کہ پاکستان چہنچے ہی اہل ایمان اپنے خوابوں کی جنت تغییر کرلیں گے۔ یہ لوگ مثالی معاشرہ ہوگا کہ جہاں سینگ والی بکری سے بے سینگ والی بکری کو پورا پورا انصاف فراہم کیا جائے گا۔ایک ایبا ساج کے جہاں انصارا پنی جائیداد میں مہاجرین کو خوشی خوشی شامل کرلیں گے۔ اور یوں اس خطہ ارضی پرایک بار پھر انصار مدینہ کے طرزعمل کا آموختہ پڑھائے گا۔گر انظار حسین تو اس بات پر مصر ہے کہ یہ بھی و لیم ہی ہجرت ہے جسیا کہ صد راول میں مکہ سے مدینہ ہجرت ۔ یہاں بیسوال اٹھتا ہے کہ جس ماضی اور ماضی سے وابستہ جان لیوایا دوں سے انتظار حسین اپنے افسانوں ادب کا تا نابانا تیار کرتے ہیں اس سے کنارہ کئی یا کہ محض خوشگو اور خواہشات سے بھر پور مستقبل کی تخلیق و تغییر کے لئے؟ یقینا کی گئی یا کہ محض خوشگو اور خواہشات سے بھر پور مستقبل کی تخلیق و تغییر کے لئے؟ یقینا میان مکانی کو تغییر اسلام کی ہجرت یا تقل مکانی کی جارہی تھی وہاں مسلمانوں کی تعداداس ملک، جس کی جانب نقل مکانی کی گئی، نیادہ ہوتی کی جارہی تھی وہاں مسلمانوں کی تعداداس ملک، جس کی جانب نقل مکانی کی گئی، نیادہ ہوتی ہے ۔ کیا موصوف اس کا کوئی جواز فرا ہم کر سکتے ہیں کہ تغییر اسلام کی ہجرت کسی دنیاوی یا جورت کسی دیاوی یا

ذاتی مقصد کے لئے تھی؟ جاننا چاہئے کہ پنیمبراسلام جس جگہ سے ہجرت کررہے تھے وہاں اہل ایمان کا کوئی بڑا گروہ نہیں ہوتا ہے اور جس جانب وہ ہجرت کرتے ہیں یعنی مکہ سے مدینہ کو وہاں بھی کوئی قابل لحاظ طبقہ اہل ایمان کو میسر نہیں آتا ہے۔ جبکہ انتظار حسین کی ہجرت کا معاملہ اس کے برعکس ہے۔ ہمارے خیال میں انتظار حسین کا اپنے افسانوی ادب میں اپنے نقل مکانی کو فہکورہ ہجرت پر مامور کرنا ایک بڑی جسارت ہے ۔ بیم محض دل بہلا وے کا سامان ہے اور فریب نظر عمل ہے۔

" ہندوستان سے ایک خط" اصل میں ان (انتظار حسین) کی مایوسی جھنجھلا ہٹ، بزدلی اور ناکامی کی دلیل ہے۔ اپنے شجرے کے حوالے سے اس قدر فکر مندی کے مبادا گم ہوجائے اور قیامت برپاہو جائے ، دراصل مریصنا نہ نفسیات کی غماز ہے۔ رہامسلہ شجرہ کے تقدیل کا تو انتظار حسین کو یہ نہ بھولنا چاہئے کہ بیا نسان ساختہ ہے۔ فنا ہر چیز کا مقدر ہے اور شجرے کو بہر حال گم ہونا ہے۔ اور گم یا فنا ہونے والی چیز کا ماتم کرنا کمال بزدلی ہے۔ حالا نکہ وہ جاننا چاہئے کہ شجرہ وں کا یہ تصور شاید مست زندہ کے مترادف ہے۔ جاننا چاہئے کہ شجرہ وں کا یہ تصور شاید اساطیری دوریا رومانی عہد کی پیداوار ہے۔ یہ انسان کو محض مصنوعی تسکین بخشا ہے اور بس! حالانکہ انتظار حسین کے لئے یہ سانحہ ظیم ہے۔ اجداد نے سادات عظام میں سے سے "تاریخ میں بہت سے مصائب اجداد نے سادات عظام میں سے سے "تاریخ میں بہت سے مصائب اجداد نے سادات عظام میں جو گیا ٹھا نہ اور شجرہ گم کر شجرے ہیں اور وآلام دیکھے ہیں اور وآلام دیکھے ہیں گر شجرے کے گم ہونے کا الم ہمیں سہنا پڑا ہے۔ اب ابتشار کا شکار ہے' (کے)

حالانکہ یہ بھی حقیقت ہے کہ تقسیم ہند کے نتیج میں تو بے شارخاندانوں کے شجرے گم

ہوتے نظر آتے ہیں ۔اس دور بے تمیزی میں انتظار حسین تنہا ہی اس حادثے سے متاثر نہیں ہوتے بلکہ ایک بڑی آبادی اس سے دو چار ہوتی ہے کین شاید شجروں کا ماتم ادھراُ دھرمنقسم لوگوں نے کم ہی کیا ہے۔ مگرانطار حسین ہیں کہ اپنی جان کو تحفظ فرا ہم کرنے اور بہتر مستقبل کی خاطراینے خاندان کو چھوڑ جھاڑ کرنے ملک کو ہجرت کر جاتے ہیں۔شایدیہ سوچ کر کہ وہاں یعنی یا کتان میں انصارآ گے بڑھ کر لبیک کہتے نظر آئیں گے اور یوں زخموں کی مرہم یٹی کا سامان میسرآ جائے گا۔ چوں کہ ہجرت کے زخموں کی مرہم یٹی تو صرف''انصار''ہی کر . سکتے ہیں لیکن انتظار حسین کی بہتی میں تو کوئی انصار سرے سے ہی نہیں ہے۔ یہ مکروہ لوگوں کی دبستی ' ہے کہ جہاں نفسانفسی کاعالم ہے۔ بیشہرافسوں ہے کہ جہاں ہرآ دمی کی صورت مسخ ہو چکی ہے۔ اس میں رنگ،ذات،نسل، خاندان، جغرافیہ،حرص وطمع، ساجی او پج نچیمن دیگرم تو دیگری، نے عقیدے کاروپ دھارر کھاہے۔ بیستی تو وحی ربانی کی لاز وال روشنی کھو چکی ہے۔عقیدہ اخوت انسانی دم توڑ چکا ہے۔خدا اور رسول کا صرف نام باقی ہے۔مصنوعی مذہبیت، جامداور تنگ نظر ملائیت نے انسانی معاشرے کے تاریو دبکھر پر دیئے ہیں۔اسبتی میں رخم عفو، درگز ر،اخلاص،عدل وانصاف جیسےالفاظ اوراصطلاحیں یے معنی ہو چکی ہیں۔ یہاں تو خدائی زمیں'' وڈیروں'' کے قبضے میں آ کرحاسد کے دل تنگ کی طرح مخلوق خداکے لئے تنگ ہو پیکی ہے۔ کیااس طرح کیستی میں بشارت کی کوئی تگ بنتی ہے؟ شاید بشارت کا اعلان کر کے انتظار حسین بھی'' ذاکر'' کی طرح فرار حاصل کرنا چاہتے ہیں مبادا کہوئی بےملی کاالزام عائد کردے کہصاحب یہاں تو حرکت وممل سرے سے ہی ناپید ہے مگرا نظار حسین ہیں کہ بشارت کا اعلان کرواہی دیتے ہیں کہ ایسے میں وقت بشارتیں ہوا كرتى ہيں اور يردهُ غيب سے فرشتے نزول كرتے ہيں اور يوں انسان ير لگے بے ملى كے الزام کا سد باب ہو جاتا ہے۔ حالانکہ انتظار حسین بھی جانتے ہیں کہ یہاں بہتری کی کوئی صورت ممکن نہیں ہےوہ تو بداعلان کر دیتے ہیں کہ صاحبو! مکہ ہمارا خواب ہے اور کوفہ ہاری تقدیر''انتظار حسین سے بیسوال تو کیا جاسکتا ہے کہا گر مکہ ہمارا خواب ہے اور کوفہ ہاری تقدیر' تو پھر بشارت کی کیامنطق ہے؟

''ابوطاہر نے تامل کیا اور کہا''رفیقو واپسی اب محال ہے کہ پہرے والوں نے ہمیں دیکھ لیا ہے۔ شاید قدرت کو ہمارا یہاں سے نکلنا منظور نہیں، ہارون بن سہیل نے ٹھٹڈا سانس بھرا'' درست کہا'' کوفہ ہماری تقدیر ہے''اور میں منظور بن نعمان الحدیدی افسر دہ ہر کر بولا کہ ہاں مکہ ہمارا خواب ہے، کوفہ ہماری تقدیر'(۸)

اور ہم تھک بار کروا پس کوف میں آ گئے لیکن مکہ ہمارا خواب ہے اور کوف ہماری تقدیر کی نفسیات نے انتظار حسین کے ہاں قنوطیت پسندی کے ممل کو بروان چڑھایا ہے۔ حالاں کہ قنوطیت پسندی کوئی احچی علامت نہیں۔ ہروقت آ ہ و بکا ہ اور ماتم کرنا بھی انسان کی فکری اور تخلیقی صلاحیتوں کوزنگ آلود کر دیتا ہے۔ یہاں تاریخ کوآ گے بڑھنے سے جبراً روکا جاتا ہے اورمستقبل پر قد غنیں لگاتی ہیں۔ایبا لگتا ہے کہ پوری تاریخ ہی سفر معکوس کا شکار ہوا جا ہتی ہاور ہوبھی کیسے نہ جب کہآ گے کی تمام راہیں مسدود ہیں۔انسان کے لئے اب کرنے کو ۔ پچھنیں سوائے اسکے کہ گزرے ہوئے کھات پرافسوں اور گریپہوزاری کی جائے۔حالانکہ انتظار حسین اتنا تو جانتے ہیں کہ' وحی ربانی'' کی لاز وال روشنی کے ہوتے ہوئے ناأمیدی اور ماضی برتی کا کوئی جواز ہے؟ آخر کیول'' ذا کر بیاعلان کرتا ہے کہ'' میں اپنی تاریخ سے بھا گا ہوا ہوں اورز مانہ حال میں سانس لے رہا ہوں۔ حال میں جینا اور ستقبل کی تہذیب اورتخلیق کرنا توایک صحت مندعلامت ہے گریہ کیا ہوا کہایک جانب اپنی تاریخ پرگریہ وزاری كرنا وظيفه قرار پائے تو دوسرى جانب اس سے آئكھيں حيار كرنے كا حوصلہ نه كريانا اپنى تاریخ سے فرار ہے۔ اور گویا تاریخ کی نفی ہے یا اپنے اعمال بدکی پردہ پوشی ہے۔ فراریت اور جمود گویالبتی کے تمام کر داروں کی پہچان ہے اس لئے کہستی میں جہان ابا جان پیے کہتے ہیں کہ'' ہمارے ارا دے اس کی مرضی کے تابع ہیں جواسے منظور ہوتا ہے، وہی ہوتا ہے اور یہ کہ حالات بہتر ہونے سے کچے ہیں ہوتا،اعمال بہتر ہونا حاہیے'' تو گویاوہ عِملی کے حوالے سے اپنے کو ہری الذمة قرار دینے کے بہانے تلاشتے ہیں۔ اگر ہمار بے اراد بے اس (خدا) کی مرضی کے تابع ہیں اور جواسے منظور ہوتا ہے وہی ہوتا ہے تو پھر کربل کی تاریخ اور ہجرت کے دکھوں کو بار بار کرید نے اور یا دکرنے کے کیا معنی رہ جاتے ہیں؟ اور پھریہ کہنا کہ مکہ ہمارا خواب اور کوفہ ہمار کی تقدیر ہے'' کیا اپنے آپ کو تاریکی میں دھکیلنے کے مترادف نہیں ہے؟ حالاں کہ انتظار حسین سمیت ہم سب کے لئے بیقر آئی اصول موجود ہے کہ ''انسان کو وہی ماتا ہے جس کی وہ کوشش کرتا ہے''۔ دراصل حرکت ہی زندگی ہے۔ اگر زندگی سے حرکت کا عضر ختم ہوجائے تو زندگی موت کے مترادف ہوجائے۔

اسی لئے شایدراحت نسیم ملک نے انتظار حسین ہے'' نستی''کے حوالے سے بیسوال اُٹھایا ہے کہ ان کے کرداروں کے لئے بشارت کا لمحہ کہاں سے آئے گا۔ ان کے بقول'' بشارت کا لمحہ اسی وقت آئے گا جب کوفہ کا باسی بیہ کہنا چھوڑ دے گا کہ مت بولو''مبادا کہ پہچانے جاؤ اور جب انتظار حسین ہمیں بیر بتائے کہ خساراانسان کی تقدر کیوں ہے اور اسے پیدا کرنے میں کسی کا کتنا حصہ ہے''۔ (۹)

حالاں کہ نہ تو کوفہ کا باسی میے کہنا چھوڑے گا کہ مت بولو، مبادا کہ پہچانے جاؤاور نہا تظار حسین میہ بتا سکیس گے کہ خساراانسان کا مقدر کیوں اوراسے پیدا کرنے میں کس کا کتنا حصہ ہے؟ اس کئے کہ بہی وہ عمل ہے جوان کے لئے یاد ماضی کا مواد فراہم کرتا ہے اور یوں وہ ڈھیروں افسانوی ادب تخلیق کرنے کے اہل ہوتے ہیں انتظار حسین تو یہ کہتے ہی رہیں گے کہ کے میں کہ

''اے لوگو! تُف ہے تم پر کہ ابھی تک تم نے نہیں پہچانا کہ یہ کس کا بیٹا ہے۔ اس باپ کا جس کا باپ نہیں تھا اور جسے لونڈی نے جنا تھا''(۱۰)

انتظار حسین کے افسانوں ادب میں ہجرت اور ماضی کی یاد داشتوں کے علاوہ اخلاقی

مٰہ کورہ اخلاقی اقدار کے زوال پر ماتم کیا گیا ہے شاید کسی اورا دیب کے ہاں یہ چیز اس قدر شدت اختیار نہیں کر سکی ۔ انتظار حسین پُول کہ ایک صدر دجہ حساس فن کار ہیں اس لئے وہ معاشرے میں نمویاتی اونچ نیچے پتلملا اٹھتے ہیں اور اس کا خاتمہ جائتے ہیں۔ تقریباً تمام ناقدین نے ان کے ایک بہت ہی مشہور افسانے ''زرد کتا'' کا ذکر کیا ہے بیزرد کتا، دراصل ایک ایسے معاشرے کی علامت ہے جوتمام صحت منداور اعلیٰ اخلاقی اور انسانی اقدار کے حوالے سے دیوالیہ پنے کا شکار ہو چکا ہے حالاں کہ یہ بات بھی فہم سے بالاتر ہے کہ بیرالمیہ بھی ان ہی ملکوں میں شدت اختیار کرتا جلا گیا ہے جو بظاہر مذہب،خدااوراخلا قیات پریقین رکھتے ہیں۔ یا کتان، شایدایی ہی ایک بہتی ہے کہ جس کے دامن میں ' زرد کتا'' کھس کر غائب ہوگیا ہے حالاں کہ یہ سے کے '' زرد کتا'' وُنیا کی تمام کی تمام بستیوں میں موجود ہے اور اُن کودیمک کی طرح چاٹا جارہا ہے۔ تاہم انتظار حسین کیستی جو کہ بظاہرا بمان والوں کی لبتی ہے،اس لئے وہاں زرد کتے کا پایا جانا تعجب خیز بلکہ قابل افسوس ہے۔انتظار حسین کی بيستى''شهرافسوس'' ہےاس لئے كه بيآ شوب زدہ بلكه آسيب زدہ ہےاور يوں اس آسيب ز دہستی میں زندگی کرنا جوئے شیر لانے کے مترادف ہے۔ پیمقام خوف ہے جہاں بلاؤں کا نزول ہوا جا ہتا ہے اور یوں کسی کے لئے کوئی جائے پناہ نہیں ہے۔اس بستی کے ایک كردارابوقاسم خضري بقول سجاد باقر رضوي "اس بدي كي صورت ِ حال مين ہاتھويا وَن مارنا ہے اور ہرطرف جھری ہوئی بدی سے نبر آزما ہونے کی کوشش کرتا ہے۔ تا ہم اگر پورا معاشرہ ہی بدی کی طرف ماکل ہو جائے تو فرداینی نیکیوں کو پورے طور پر رکھ ہی نہیں سکتا''۔ یہ' زرد کتا'' حرص وطع کی مکروہ علامت ہے۔ یہ ایسی صورت حال ہے کہ انسان ا پیزحق پر قانغ نہیں رہ سکتا بلکہ حق سے زیادہ طلب کرتا ہے اور یوں نفس امارہ ہلا کت کا باعث بن جاتا ہے۔فلاح کی ضانت تو تزکیہ نفس کرنا ہے مگر یہاں نفس، حق کا منکرہے،ایک ایسے شہر میں جوآشوب زدہ ہے۔انسان لا کھکوشش کرے کہ' زرد کتے'' کے

كے مقابلے میں شكست كھا چكے ہیں۔

انتظار حسین کاایک اورافساند (آخری آدمی )اس حوالے سے اہم ہے۔ ' آخری آدمی کا الیاسف جواس قریے کا آخری آ دمی ہوتا ہے، آ دمی کی جون میں بنے رہنے کی کمال درجہ تگ و دوکرتا ہےاوراس کو ہرلمحہ بیخوف ستائے جاتا ہے کہ مباداوہ بندر کی جون میں چلا جائے۔

> "الياسف نے كهان سب ميں عقل مند تھااور سب سے آخرتك آ دمی بنار ہا۔تشویش سے کہا کہا ہے لوگو! مقرر ہمیں کچھ ہوگیا ہے۔ آؤ ہم اس شخص سے رجوع کریں جوہمیں سبت کے دن محیلیاں پکڑنے ہے منع کرتا ہے۔ پھرالیاسف لوگوں کوہمراہ کراں شخص کے گھر گیااور حلقہ زن ہو کے دیریتک پکارا کیا۔ تب وہاں سے مایوس پھرااور بھری آواز سے بولا کہ اے لوگو! وہ شخص جو ہمیں سبت کے دن محیلیاں پکڑنے ہے منع کیا کرتا تھا آج ہمیں چھوڑ کر چلا گیا ہے اورا گرسو چوتو اس میں ہمارے لئے خرابی ہے۔لوگوں نے بیسنااور دہل گئے۔ایک بڑے خوف نے انہیں آلیا، وحشت سے صورتیں ان کی چیٹی ہونے لگیں اور خدوخال مسنح ہوتے چلے گئے اور الیاسف نے گھوم کر دیکھا اورسکتہ میں آگیا۔اس کے پیچھے چلنے والے بندر بن گئے۔تباس نے سامنے دیکھااور بندروں کے سواکسی کونہ پایا۔ تب وہ ڈرااوران ہے کتر ا کرجلا اوربہتی کے اس کنارے سے اس کنارے تک چلا گیا اورکسی کوآ دمی نہ پایا۔ جاننا جائے کہ وہستی ایک بستی تھی سمندروں کے کنارے،اونجے برجوں اور بڑے دروازوں والی حویلیوں کی لبتی ۔ بازاروں میں کھوئے سے کھوا حیملتا تھا اور کٹورا بجتا تھا۔ یر دم کے دم میں بازار ویران اورانجی ڈیوڑھیاں سونی ہوگئیں اوراو نیجے بر

جوں میں اور عالیشان چھتوں پر بندر ہی بندرنظر آنے لگے۔''(۱۱)

الیاسف کی آنھوں نے دیکھا کہ پہلے الیعذ ر،جس نے سبت والے دن سب سے زیادہ مجھلیاں پکڑی تھیں، بندر کی جون میں چلا جاتا ہے۔ پھرالیاب اور ابن زبلوں بندر کی جوں میں چلا جاتا ہے۔ پھرالیاب اور ابن زبلوں بندر کی جوں میں خوں میں منقل ہوتے چلے گئے پھرالیعذ رکی جورو کہ شوہر کے بندر بننے پر بہت گریہ کرتی ہے اور بندر کی جون میں سے تھا آنہیں میں مل گیا۔ حالانکہ الیاسف بھی بنت الاخصر کی یا دمیں بے چین ہوتا ہے اور پکارتا ہے کہ مجھسے آن مل کہ تیرے لئے میراجی بہت چا ہتا ہے۔ مگر الیاسف جلد ہی عبرت پکڑتا ہے کہ الیعذ رکی جورو بھی بہت روئی تھی اور بندر دن گئی ہی ۔ الیاسف بالآخر ہم جنسوں کوغیر جنس تصور کر ان سے کنارہ کش ہوجا تا ہے اور پھروہ خوشی ، خوف ، نفر ت ، غصہ محبت ، ہرکیفیت سے کنارہ کشی اختیار کر لیتا ہے اور اپنے باطن میں سمٹنے لگتا ہے۔ مگر آخری وقت وہ بھی سبت والے دن کی حکم عدولی کرنے والوں کے ساتھ مل جاتا ہے اور بندر بن جاتا ہے۔

''الیاسف کوالیاسف کی چیخ نے آلیا تھا اور وہ بے تحاشا بھا گا چلا جا تا تھا۔ وہ یوں بھا گا جا تا تھا جیسے وہ جھیل اس کا تعاقب کر رہی ہے بھا گئے بھا گئے تلوے اس کود کھنے لگے اور چیٹے ہونے لگے اور کمر اس کی درد کرنے لگی۔ پروہ بھا گنا رہا اور کمر کا درد بڑھتا گیا اور اس سے یوں معلوم ہوا کہ اِس کی ریڑھ کی ہڑی دو ہری ہوا چا ہتی ہے اور وہ دفعتا جھکا اور بے ساختہ اپنی ہتھیلیاں زمین پرٹکا دیں۔ الیاسف نے جھک کر ہتھیلیاں زمین پرٹکا دیں والی بھا ہوا چا روں ہاتھ بیروں کے بل تیر کے موافق نکل گیا''(۱۲)

تو سوال یہ ہے کہ کیا انتظار حسین کی بستی کا آخری آدمی بھی حیوان جون میں آگیا ہے؟ اور جبکہ سبت والے دن محیلیاں پکڑنے سے منع کرنے والا شخص بھی بستی چیوڑ چکا ہے اور حکم عدولی کرنے والوں کوان کے رحم وکرم پرچیوڑ گیا ہے تو کیا بقائے انسانی کی کوئی ضانت ہو سکتی ہے؟ ادھرا نظار حسین کی بہتی میں سبت والے دن محصلیاں پکڑنے کاعمل جاری ہے۔ لیکن اسعمل سے باز رکھنے ولا تو سرے سے موجود نہیں ہے۔ تو اس صورت حال میں کیا ہماری بستی بندوں سے بھری پڑی رہے گی؟ آخری آ دمی کا بندر بن جانا تو شایداس بات کا اشاربیہ کہ خدا کے عذاب کا دن قریب ہے اور ججت تمام ہو چکی ہے اور وہ ساعت جس کاعلم بندوں سے پوشیدہ ہے آیا جا ہتی ہے اور جب کسی بھی بستی قریبے یاشہر کے نابود ہونے کا وقت آجاتا ہے،اس کو ٹالانہیں جاسکتا۔اسے گذری تاریخ بنا کرآنے والوں کے لئے سامان عبرت بناديا جاتا ہے۔ليكن انتظار حسين كى بستى ميں ایسے كتنے آ دمی میں جو واقعی عبرت بکرتے ہیں اور سبت والے دن کا خوف رکھتے ہیں کہ مبادا بندر بنا دیئے جائیں لیکن یہاں کا معاملہ تو یہ ہے کہ پوری بہتی بندروں سے بھری ہے مگر ہم باور کرنے سے قاصر ہیں کہ اب ہم بندروں کی جون میں ہیں۔ یہاں کوئی ایسانہیں ہے جواعتراف جرم کر سکے چوں کہ پوری بستی مردہ ضمیروں کی ہے۔اور جب ضمیر مردہ ہوجا ئیں توامتیا زحق و باطل ہی مٹ جاتا ہے اور جب بیرس ہی جاتی رہے تو اعتراف جرم کا سوال ہی نہیں اُٹھتا۔اس زوال زردہ بستی میں الباسف ایبا کردار بھی لاکھوں کوششوں اور تگ ودو کے باوجود بھی آ دمی جون سے ذلیل بندروں کی جون میں تبدیل ہوجا تا ہے۔ یہ بظاہر عقل مند اور جالاک کر دار ہے مگر چوں کہ مکر سے کام لیتا ہےاور خدا سے ٹھٹھا کرتااور یوں اپنے انجام کو پہنچتا ہے۔ مکر سے کام لینا پورے انسانی معاشرے کا ازل سے ہی شیوہ رہا ہے۔ ذاتی مفادات کے حصول کی خاطرانسان نے ہر دور میں مذہب،اخلاق اورعقیدے کی نہایت ہی من مانی تاویلات پیش کی ہیں۔ یہودی ربیوں اوراحبار کی طرح اہل ایمان کے مذہبی گروہ نے فقهی قیل وقال کے ذریعے کتان اللہ کوعملاً معطل کرخودساختہ مذہبی ڈھانچہ تیار کر کے عوام کے ہاتھوں میں تھا دیا ہے۔اس طرزعمل نے پورے معاشرے میں''الیاسف''ایسے کر دار ييږا کرديتے ہيں۔

'' الیاسف'' ہر دور میں رہا ہے اور ساج کے ہر طبقے میں موجود ہے ۔ مذہبی، غیر

منتهی، قدیم اور جدید، کون ساطبقه یا دور ہے جواس کر دار سے خالی ہے۔ ابوال کلام قاسمی نے الیاسف کوجدید دور کا جیتا جاگتا کر دار قرار دیا ہے۔وہ لکھتے ہیں که''الیاسف کا گناہ کی عقلی تاویلیں کرنا ،اس کا جہدالبقا اوراینی ذاتی حیثیت کو برقرار رکھنے کے لئے کوئی بھی قیت چکانے کے لئے تیار ہونا،اس جدیدآ دمی کا مربوط استعارہ بن جاتا ہے جوجذ بہا حساس اور ضمیر تک قربان کر کے بھی ساری زندگی اپنی حیثیت کوقر ارر کھنے کی جدو جہد کرسکتا ہے۔ یہ سج ہے کہ جدید دور کی لذتیت نے آخری آ دمی کوبھی ذلیل جون میں منتقل کر دیا ہے۔اوریوں ساری دلبتی "شہرافسوس میں بدل چکی ہے۔ مگر بہ کردارجیسا کہ مذکور ہواہے کہ ہر دور میں جا ر باہے۔اب سوال بیہ ہے کہ جب آ دمی، آ دمی ندر ہے توا یسے کیسے معلوم ہو کہ وہ کس حالت میں ہے۔ اور کون سی جون میں ہے۔ بیاب کیوں کراپنی جون میں آسکتا ہے؟ الیاسف جب اکیلارہ جاتا ہے تواسے بیخیال ستانے لگتا ہے کہ کاش کہستی میں کوئی ابیاانسان ہوتا کہ اسے بتاسکتا کہ وہ کس جون میں ہے اور پھراس کا بیسوال کہ کیا آ دمی ہے رہنے کے لئے بیضروری ہے کہ وہ آ دمیوں کے پچ رہے چوں کہ آ دمی آ دمی کے ساتھ بندھا ہوا ہے۔اور بیہ بھی جوجن سے ہے،ا نکے ساتھ اُٹھایا جائے گا۔اور بیکھی سے سے کہ الیاسف آخر تک آ دمی ہے رہنے کی کوشش کرتا ہے مگر کسی آ دمی کے میسر نہ آنے کی وجہ سے کہ جواسےان جذبات پر قابو یانے کی تاکید کرے جن ہے آدمی کی صورت مسنح ہوجاتی ہے، وہ بالآخر طویل جنگ لڑنے کے بعد بھی بندر کی جون میں چلاجاتا ہے۔اور شایدوہ جن سے میں تھا انہیں میں مل گیا ہے۔ جبیا کهاویر مذکور مواکه چول کهانتظار حسین ایک حساس فنکار بین -اس کئے وہ ساخ میں آ دمی کے ذرایعہ پھیلائی گئی برائی کومختلف انداز میں اپنے فن یاروں میں پیش کرتے ہیں،اور یہ باور کراتے ہیں کہ جب آ دمی ہوں اور نفس امارہ کا شکار ہوجا تا ہےاورایئے حق سے زیادہ طلب کرتا ہے یا کرنے لگتا ہے تو اپنی جون میں رہنے کا احساس ہی جاتا رہتا ہے۔آج کے انسان کا المیہ بیرہے کہ وہ اس چیز کو باور ہی نہیں کرسکتا کہ وہ کیوں کرحیوانی جون میں منقلب ہو گیا ہےاور پستی اس کا مقدر کیون ہے؟

## حوالهجات

- ا۔ انتظار حسین: اپنے کرداروں کے بارے میں مشمولہ انتظار حسین اوراُن کے افسانے ، مرتبہ پروفیسر گو پی چند نارنگ، ایجوکیشن بک ہاؤس علی گڑھ ۲۰۱۷ء ص ۷۵ کے ۸۸
  - ۲۔ ایضاً ص۸۱۔۸۰
  - ... ۳- انظار سین: ایک دبستان \_مرتبارتضی کریم \_ایجوکیشن پباشنگ باؤس دبلی ص۳۱ سا۲۸ \_ ۴۱
    - ۸۔ انتظار حسین کی روحانی ہجرت:مشمولہ انتظار حسین ،ایک دبستا۔ ص ۲۸۷
- ۵۔ انتظار حسین کا فن: متحرک ذہن کا سیال سفر۔ مشمولہ اردو افسانہ روایت اور مسائل مرتبہ گو پی چند نارنگ میں ۵۴۰
  - ۲: انظار حسین: ہندوستان سے ایک خط: مشمولہ انتظار حسین اوران کے افسانے مرتبہ گویی چند نارنگ
    - انتظار حسین: ہندوستان سے ایک خط، ص•۱۱
      - ۸۔ انتظار حسین:خواب اور تقدیر ص ۲۶۷
    - 9\_ مکرودبتی میں بشارت کالمحہ۔مشمولہ انتظار حسین: ایک دبستان ے ۱۳۷
      - •ا۔ انتظار حسین:خواب اور تقدیر یص ۲۶۱
      - اا۔ انتظار حسین: آخری آدمی من ۱۲۵۔۲۲۱
        - ١٢ ايضاً ١٧١

## به حیثیت مزاح نگارمجتبی حسین کامقام ومرتبه

ڈاکٹرالطاف حسین نقشبندی اسٹینٹ پروفیسر، شعبۂاردو، سینٹرل یونی ورسٹی آف کشمیر فون نمبر: 09419238801

اُرودادب میں غزل اور نظم ، افسانہ اور ناول کی تخلیق سے قطع نظر صنف ''مزاح'' کی بنا پرہی اپنا مقام ومر تبہ قائم کرنا آسان نہیں لیکن عصر حاضر میں مجبی حسین نے ایسا کرد کھایا ہے۔ مزاح کی کیفیت کے ساتھ تحریم میں ادبیت کی شان کس طرح پیدا کی جاتی ہے اس کا اندازہ مجبی حسین کے مزاحیہ مضامین ، خاکول ، کالمول اور سفر نامول سے بخو بی لگایا جاسکتا ہے۔ دراصل ، ہنسنا ہنسان بہنسی کھیل نہیں ۔ تجر بداور مشاہدہ کی آگ میں تپ کرزندگی کرنے کا سلیقہ رکھنے والا انسان ہی ہننے اور ہنسانے کے عمل سے گذر سکتا ہے اور خاص طور پر جب معاملہ ادب کا ہوتو ، تحریر کوفئی لواز مات اور جمالیاتی محاس سے سجا سنوار کراس طرح پیش کرنا کوفن پا ادب کا ہوتو ، تحریر کوفئی لواز مات اور جمالیاتی محاس سے سجا سنوار کراس طرح پیش کرنا کوفن پا اور جواد بیب اس مرحلے کو طے کر لیتا ہے وہ ایک عظیم فن کا رہوتا ہے ۔ اس نقطہ نظر سے مجتبی مزاح نگار ہیں اور اِن کی تحریر بیں مزاح نگاری کے اعلانہ و نے ۔ مزاح نگار کی کے بارے میں خود کھھا ہے۔

'' بعض لوگ مزاح کی کیفیت کو بہت معمولی کیفیت سمجھتے ہیں۔ حالانکہ سچا مزاح وہی ہے جس کی حدیں سپچنم کی حدوں سے شروع ہوتی ہیں۔زندگی کی ساری تلخیوں اور اس کی تیز اہیت کواپنے اندر جذب كرلينے كے بعد جوآ دمى قبقهه كى طرف جست لگا تاہے وہى سچااور باشعور قہقہہ لگا سکتا ہے۔ چنانچہ مجتبی حسین کے مزاج نگاری میں جو انفرادیت اورعظمت ہے وہ اِن کے اسی تصورِ مزاح کی وجہ سے ہے۔ دراصل اُردومیں مزاح نگاری کے جوقد یم نمونے و جبّی ،غواصّی ،نشاحی مقیہ اور قیمی وغیرہ کے یہاں ملتے ہیں اِن میں تبسم زیرلب کی کیفیات تو ملتی ہں لیکن مزاح نگاری کا کوئی ٹھوس تصور نہیں ملتا۔البتہ بہت آگ جا کرنظیرا کبرآ ابادی کے یہاں مزاح کے ساتھ مقصدیت ضرور شامل ہو جاتی ہے۔غالب کے یہاں شاعری اورنٹر دونوں میں مزاحیہ انداز میں چنگیاں لینے اور طنز کی کیفیت پیدا کرنے کار ججان ملتا ہے لیکن جب منتی سجا دحسین کی عدارت میں لکھنؤ سے کے ۱۸ے میں اودھ پنچ جاری ہوا تورتن ناتھ سرشآر،احمدعلی شوق ،مچھو بیگ'' ستم ظر بنة ، يف' ، جوالا يرشاد برق، سيدمجمه آزاد، تر بهون ناتهه بتجراور عبدالغفور ، شہباز وغیرہ نے بھی مزاح نگاری کے عمدہ نمو نے پیش کیے کین ان کے یہاں مسرت کے سامان تو بہت ہیں بصیرت کی روشنی کم ہے۔ انیسو س صدی کے آوائل میں اُردو کے مشہورادیپوں خواجیسن نظامی۔ مولا ناابوالکلام آزادوغیرہ نے اُردومزاح نگاری کوسطحیت اور پھکڑین ہے آزادی دلائی اور مزاح نگار کواصلاحی تعمیری مقاصد کے لیے استعال کیا۔اس کے بعد ہی مضمون نگاری ،خطوط نگاری اور قصہ گوئی ہے آگے نکل کرخا کہ نگاری اور کالم نگاری میں بھی مزاحیہ عناصر سامنے آتے ہیںاُردومیں مزاحیہ خا کہ زگاری کی بنیاد فرحت اللہ بیگ نے اپنی تحریر ''نظیراحمد کی کہانی ۔ کچھاُن کی کچھ میری زبانی'' کے ساتھ رکھی ۔

بیسویں صدی میں <u>۱۹۲۷ء سے کچھ پہلے</u> اور بعد تک کے اُردوکا مزاحیہ ادب کا دور رشید احمر صدیقی کے کارنا موں سے عبارت ہے۔ رشید احمد حصدیقی کے کارنا موں سے عبارت ہے۔ رشید احمد حصدیقی کے مزاحیہ وطنز بید مضامین کے تین مجموعوں (۱) مضامین رشید (۲) خنداں اور (۳) گنج ہائے گراں مابیاً ردومیں مزاح نگاری کا کنوس علی کے اعلانمونے ہیں لیکن رشید احمد تقی کی مزاح نگاری کا کنوس علی گڑھتک ہی محدود رہا ملکی اور قومی مسائل پر بھی بعض تحریریں ہیں لیکن رشید احمد صدیق بحثیت مجموعی ایک عظیم طنز ومزاح نگار ہیں۔

پطرس بخاری، نھیالال کپور، شوکت تھانوی، ابن انشا اور مشاق ہوسی بیبویں صدی

ایم مزاح نگار ہیں مجتبی حسین کا نام اُن کے بعد سامنے آنے والے مزاح نگاروں میں

سب سے اہم ہے مجتبی حسین کی پیدائش ۱۵ جولائی ۲۳۹ وکگلبر گہ (کرنا ٹک) میں ایک با

عزت گھرانے میں ہوئی اُنھوں نے ۵۹ میں 19 ہو این ادبی زندگی کا آغاز حیر آآباد

کے حیہ خاکہ نگاری کی بنیا وفرحت اللہ بیگ نے اپنی تحریر ' نظیر احمد کی کہانی ۔ پچھائن کی پچھ

میری زبانی ''کے ساتھ رکھی ۔ بیبویں صدی میں ہے 190ء سے پچھ پہلے اور بعد تک کے اُردو

کا مزاحیہ وطنزیہ مضامین کے تین مجموعوں (۱) مضامین رشید (۲) خنداں اور (۳) گئے ہائے گرا

ل مایے اُردو میں مزاح نگاری کے اعلانمونے ہیں لیکن رشید احمد میں بی کین رشید احمد میں بیں لیکن رشید احمد میں بیں لیکن رشید احمد میں بی گئے ہائے گرا

احمد میں بی بحثیت مجموعی ایک عظیم طنز ومزاح نگار ہیں۔

روزنامہ''سیاست''میں کالم نگاری سے کیا۔ان کے کالم کا ہر حلقہ میں پہند کیے گئے اور وہ برسوں تک''شیشہ وبیشن' کے عنوان کے تحت مزاحیہ تحریریں لکھتے رہے۔ مجتبی حسین کا اپنا پہلامزاحیہ مضمون'' ہم طرف دار ہیں غالب کے''تُخن فہم نہیں ، کے عنوان سے 1916ء میں شائع ہوا۔اس کی مقبولیت کے بعداُ نھوں نے سینکڑ وں مضامین لکھے۔ یوں تو اُن کے مضا

مین کے چھ مجموع آج تک منظر عام پر آچکے ہیں جن کے نام اس طرح ہیں۔(۱) تکلف بر طرف (۲) قطع کلام (۳) قصہ مختصر (۲) بہر حال (۵) بالاخر (۲) الغرض ۔ اس کے علاوہ ان کے نتخب مضامین حسن چشتی نے '' مجتبی حسین کی بہتر بین تحریریں کے نام سے دوجلدوں میں شائع کئے ہیں لیکن مجتبی حسین کے مضامین کے ان مجموعوں کے علاوہ بھی بہت سارے مضامین ہیں جوابھی بھی ہندوستان اور پاکستان کے رسالوں میں بھر بے پڑے ہیں۔اُردو مزاح نگاری میں مجتبی حسین کا مقام ومرتبہ طے کرنے کے لیے اِن کے مضامین ہی کافی ہیں۔ مزاح نگاری میں مجتبی حسین کا مقام ومرتبہ طے کرنے کے لیے اِن کے مضامین ہی کافی ہیں۔ گرچہ اِن کے کالموں کے دو مجموع 'شیشہ و بیش' اور''میرا کالم' کے نام سے شائع ہو کر خاص وعام سے داو تحسین حاصل کر چکے ۔ اس کے علاوہ مجتبی حسین کے خاکوں کے بھی گئی مزاح نگاری کا ایک پہلوسفر نامہ نگاری بھی ہے ۔ ان کا مشہور سفر نامہ ' جاپان مجبی کھے ہیں۔ مثلاً (۱) آدمی نامہ نگاری بھی ہے ۔ ان کا مشہور سفر نامہ ' بیات ن ، اور کیمی ہے ۔ ان کا مشہور سفر نامہ ' بیات ن ، اور کیمی کے ۔ اس کے علاوہ بھی کھے ہیں۔ خوابیان چلو جاپان چلو جاپان چلو ہے ہیں کے علاوہ بھی کھے ہیں۔

بحثیت مجموعی اگر مجتبی حسین کی مزاح نگاری کا جائزہ لیں۔ توان کے کئی ایسے امتیازات سامنے آئیں گے جو عام طور سے ان سے پہلے کے اور ان کے عہد کے مزاح نگاروں کے یہاں کم ہی نظر آتے ہیں مثلاً

- (۱) مجتبی حسین ایسے مزاح نگار ہیں جنھوں نے بیک وقت مضمون نگاری، کالم نگاری، خا کہ نگاراور سفر نامہ نگاری جیسی کی اصناف میں مزاح نگاری جو ہر دکھائے ہیں۔
- (۲) مجتبی حسین کے مزاحیہ ادب کا سر مایہ اُردو کے کسی بھی دوسرے مزاحیہ ادیب کے سر ما یہ سے کہیں زیادہ ہے اگران کی تمام تحریروں کا کلیات شائع کیا جائے تو اس کے لیے کئی ہزار صفحات کی ضرورت پیش آئے گی۔
- (۳) مجتبی حسین وا حدمزاح نگار ہیں جھوں نے مزاح اور مزاح نگاری کا ایک اہم تصور پیش کر کے مزاحیہادب کو بھی سنجیدہ ادب کے متوازی کھڑا کیاور نہان سے پہلے مزاح

ادب کو عام طور پر دوسر ہے درجے کا ہی ادب مانا جاتا تھا۔ ایبا ادب جس کا مقصد صرف ہنسا ہنسانا ہی ہوتا ہے۔ لیکن مجتبی حسین نے اپنی مزاحیہ تحریروں کے ذر یعاس تصور کو فلط ثابت کیا اور بڑی کا میا بی کے ساتھ یہ بارو کروایا کہ کہنے تو مزاحیہ ادب کا مقصد ہنسی اور خوشی کی کیفیت پیدا کرنا ہے۔ لیکن اس ہنسی اور خوشی کی جڑیں اُس دردو کرب میں پیوست ہوتی ہیں جو مزاح نگار عام انسانوں کے درمیان رہ کرعالم انسانیت کی فلاح اور ترقی کے حوالے سے محسوس کرتا ہے۔

(۴) مجتبی حسین نے اُردومزاح نگاری میں غیر معمولی بلندیاں کوسر کی ہیں۔ لیکن اُنھوں نے
اپنی زندگی میں اور اپنے ادب میں ہمیشہ اپنے آپ کوز مینی سطح پر ہی رکھا ہے ان کے
یہاں غرور اور بجافخر ومہا بات کے لیے کوئی گنجائش نہیں۔ انکساری اور سا دگی ان کی
تحریروں میں ایک بنیا دی لہر کے طور پر رواں دواں نظر آتی ہے۔ کیوں کہ انہوں نے
پہتیوں میں رہنے والے انسانوں کے دکھاور در دکوان کے درمیان رہ کر ہی اُنھیں کی
طرح دیکھا اور جھلاتھا۔ اسی لیے وہ ملک کے عظیم رہنما وُں فن کا روں کے ساتھ
ساتھ رکشا والے کو بھی اپنے مضمون کا موضوع بناتے ہیں اور مجبوریوں سے پیدا ہو
نے والی اس کی نفسیات پر اس طرح مینے ہیں کہ رونا آجا تا ہے۔

''میں رکشا والوں سے بہت گھبرا تا ہوں۔اس لیے کہ جو شخص رکشا چلاسکتا ہے وہ کچھ بھی کر سکتا ہے' ویسے رکشا چلا نے کے بعد آ دمی کے پاس کرنے کے لیے کچھرہ ہی کیا جاتا ہے وہ مجبوری کی اس انتہا کو بہنچ چکا ہوتا ہے۔ جہاں وہ مزید مجبور نہیں کیا جاسکتا الہذ ایسے آ دمی کا کوئی بھروسہ نہیں ہوتا کہ وہ کون سے لمجے میں کیا گزرے گا۔ دراصل معاشرے کے انتہائی نچلے طبقے کے انسانوں تک مجتبی حسین کی اس پہنچ کے سبب ہی اِن کی مزاح نگاری صرف خواص میں ہی نہیں نچلے طبقے کے عام لوگوں میں بھی کیساں طور پر مقبول ہے۔

(۵) مجتبی صین کاایک امتیاز یہ بھی ہے کہ وہ زندگی اور زمانہ کی کج روی پر بینتے ہنساتے تو

ہیں لیکن بھی ایسا طزنہیں کرتے کہ کسی کے جذبات مجروح ہوں۔ اِن کی کوشش ہوتی ہے کہ وہ اسپے کر داروں کے شبت پہلوؤں کو ہی سامنے لائیں۔ اِسی لیے جس طرح اِن کی مزاجیہ تحریوں کی تعدا دلا محدود رہے اسی طرح اِن کی مقاطیسی شخصیت اور تحریر وں کی تعدا دلا محدود رہے اسی طرح اِن کی مقاطیسی شخصیت اور تحریر وں کی وجہ سے اِن کے دوستوں کی تعدا دکی بھی نہ تو کوئی حدہے نہ حساب۔

(۲) مجتلی حسین کسی فر دیا معاشرہ کے مضحکہ خیز پہلوؤں کوسا منے تو لاتے ہیں لیکن اِن کا انداز ہدر دانہ ہوتا ہے۔ اِن کے مضمون ''سڑک اور شاع'' ہیں اِن کی مزاح نگاری کے اِس پہلوکا مشاہدہ کیا جاسکتا ہے

''سڑک اور شاعر کارشتہ اتنا ہی پرانا ہے جتنا کہ بے ایمانی اور تا جرکارشتہ ، شاعر زندگی بھر سڑکیں نا پتاہے اور با آخر سڑکیں ہی شاعر کو ناپ لیتی ہیں۔ پھراخباروں میں خبر چھتی ہے کہ ملک کے ممتاز شاعر حضرت طویل بحروی ایک سڑک کے کنارے مردہ حالت میں پائے گئے۔ مرحوم نے اپنے پیچھے ایک بیوی اور ایک سڑک چھوڑی ہے'۔

(۷) مجتبی حسین لفظوں کے اُلٹ چھیر سے اپنی تحریروں میں مزاح کی الیمی پراثر کیفیت پیدا

کرتے ہیں کہ بستر مرگ پر بھی لوگوں کے ہونٹوں پر ہنسی کھلنے گئی ہے۔ اُنھوں نے

اپنے مزاحیہ مضامین کے مجموعے طع کلام کے پیش لفظ کاعنوان'' پس و پیش لفظ' رکھا
ہے۔ اس کے بارے میں مجتبی حسین نے سلیمان اریب پر لکھے گئے خاکے میں لکھا
ہے۔

''الا دسمبری رات کومیں اپنی کتاب دینے کے لیے سلیمان اریب کے پاس گیا۔ اب ان کی زندگی میں صرف چند گھنٹے باقی رہ گئے تھے۔ مجھے اشارہ کیا کہ میں کتاب کھولوں میں نے کتاب کا پہلا ورق پلٹا۔ میں نے زور سے کہا اریب صاحب یہ میری کتاب کا پس و پیش لفظ ہے سب لوگ پیش لفظ لکھتے ہیں۔ مگر میں نے''پس و پیش لفظ'' کھا ہے۔ یہ شُنتے ہی اریب کے کمز ور نجیف اور خشک ہونٹوں پر مسکر اہٹ

بڑی دورتک بھیل گئی۔

(۸) مجتلی حسین کی مزاح نگاری کی ایک نمایاں انفرادیت بان کی نفسیات نگاری ہے۔ مجتبی حسین نے معاشرہ کے اجتماعی الشعور کو سمجھا ہے اور اس کے سبب انسانوں کی خامیوں اور خوبیوں کو بڑے ہی فن کا را نہ انداز میں ''مزاح'' کے لوازامات کے ساتھ پیش کیا ہے۔ ہمارے معاشرے میں ایک بہت بڑی کمی ہے ہے کہ ہم میں سے اکثر لوگ ساجی رشتوں کو نبھانے میں احتیاط اور تو ازن کا خیال نہیں رکھتے۔ اس کا نیجناً یہ ہوتا ہے کہ ہماری ساجی زندگی میں کی طرح کی ناہمواریاں پیدا ہوجاتی ہیں۔ یوں بھی کوئی کہ ہماری ساجی آپ میں مکمل نہیں ہوتا اسی لیے ہر انسان میں کہیں نہ کہیں کوئی نہ کوئی کی ضرور ہوتی ہے۔ بان بشری کمیوں یا خامیوں کو بھی مجتلی حسین نے اپنی مزاحیہ تحریروں میں انہائی دلچسپ اور بے تکلف انداز میں اس طرح پیش کیا ہے کہ موضوع کی سنجیدگی ان کے مزاح کی آپنے سے پھل کرقاری کے دل ود ماغ میں لہوکی طرح دوڑ نگتی ہے۔ درج ذیل اقتباسات سے اس کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔

(الف)''مرزا کا شاراُن سرکاری ملاز مین میں ہوتا تھا جو بہت زیا دہ سرکاری ملازم ہوتے ہیں۔ میں تو کہتا ہوں کہ وہ پیدائش سرکاری ملازم تھے۔ کیوں کہ بچین ہی سے وہ ہر کام کو پینیڈنگ (Pending) رکھنے میں بڑی مہارت رکھتے تھے۔ جب عالب علم تھ تو نہ صرف ان کا ہوم ورک پینیڈنگ رہتا تھا بل کہ اسکول کی فیس بھی پینیڈنگ رہا کرتی تھی۔ سوائے شادی کے اُنہوں نے اپنی زندگی کا ہرکام پینیڈنگ رکھا''

(ب) تعزیق جلیے میں شرکت کے بعدہمیں پہلی مرتبہ پتہ چلا کہ ہمارے ازلی دُشمن ہمارے تعلق سے بڑے الجھے نظریات رکھتے ہیں۔ جولوگ ہمیں زندگی بھردھو کا بازاور دغا باز سجھتے رہے اس دن اچا نک ہماری شرافت ہماری دیانت داری اور نیک نفسی کے گن گانے لگے۔ بعض مقررین نے توالیے واقعات بھی ہم سے منسوب کردیے جن سے ہماری ذات کا کوئی تعلق نہیں تھا۔''

مجتی حسین کی مزاح نگاری کا ایک اہم پہلوان کی کا کم نگاری ہے۔اُردو میں مجتی حسین کے مزاح نگاری کا کم نگاری کوعود ج پہنچادیا تھا۔ابوالکلام آزاد کے بعد مولا ناابوالکلام آزاد (الہلال) نے کا لم نگاری کوعود ج پہنچادیا تھا۔ابوالکلام آزاد کے بعد مولا ناظفر علی خان عبد المجید سالک،غلام رسول مہراور چراغ حسن حسرت نے بھی مختلف اخباروں میں کا لم کھے لیکن ہے بھی اُردو کے متنداد یب اوردانش ور تھاوران کے کالم ان کے لیے ذریعہ عزت نہیں تھے۔لیکن ان کا یہی کارنامہ کم نہیں کہ اُنھوں نے اُردو میں کا لم نگاری کے فن کوآ گے بڑھایالیکن ہے 199ء کے بعد ہندوستان اور پاکستان کے اخبا میں کا لم نگاری کون کوآ گے بڑھایالیکن کے 199ء کے بعد ہندوستان اور پاکستان کے اخبا سی این انشا، احمد ندیم قا سی اور ابراہیم جلیس اور ہندوستان میں فکر تو نسوی، یوسف ناظم اور مجتبی حسین نے کا لم نگاری میں این انشا، احمد ندیم کا میں این انشا، احمد کا کم نگاری کے اور جیا ہو چکے ہیں۔ بچ تو ہے ہی کیا تھا۔ ان کے کا کموں کے دو مجموعے 'شیشہ و بیشہ' اور میرا کا کم' شائع ہو چکے ہیں۔ بچ تو ہے کہ ہندوستان ہی مزاحیہ کا کم نگاری کا بارگرال تنہا مجتبی حسین نے اس سلسلے میں کھا ہے۔

'' ہندوستان میں اُردو کالم نویسی بالکل ختم ہوگئ ہے۔ آخری آدمی تو فکر تو نسوی تھے جن کا کالم'' پیاز کے چھکئے'' ملاپ اخبار میں شائع ہوتا تھا۔ فکر تو نسوی عام آدمی کے لیے لکھتے تھے۔ اس کے دکھ درد کو بیان کرتے تھے۔''

مجتبی حسین کالم نگاری کا خالص تخلیقی تصور رکھتے تھے۔ اسی لیے پاکستان اور ہندوستان
کی اُردوکا لم نگاری کا فرق واضح کرتے ہوئے اُنھوں نے لکھا ہے کہ
''(پاکستان میں) کالموں کی ایک قدرو قیمت بھی ہوتی ہے۔
جس کی وجہ بیہ ہے کہ وہاں کے خصوص سیاسی اور سماجی حالات میں اپنی بات اشاروں کنایوں میں کہنی پڑتی ہے۔ جس کی وجہ سے کالموں میں ادبی رنگ پیدا ہوجا تا ہے۔ اس کے رعکس ہندوستان میں آپ کھل کر

سب کچھ کہہ سکتے ہیں۔اور جب بات کوراست طریقے سے کہا جائے تو فن کارانہا ظہار دب جاتا ہے۔''

مزکورہ بالاسطروں سے صاف ظاہر ہوجا تا ہے کہ بجتی حسین ''کالم' میں ادبی اور فن محاس کی جلوہ گری پرزورد سے ہیں اس لیے جباع حسین کے کالموں میں ادبیت ہوتی ہے۔ دوسر کالم نگار چوں کہ عام طور پر وقتی اور ہنگا می موضوعات پرسید سے سپاٹ انداز میں لکھتے ہیں اس لیے اُن کے کالم کے وقتی اور ہنگا می حوالے بہت جلد پرانے پڑجاتے ہیں۔ اور کالم سے باسی بن کی بوآنے لگتی ہے لیکن مجتبی حسین کے کالموں کی تازگی برقر ارر ہتی ہے کیوں کہ وہ وقتی اور ہنگا می موضوعات کو بھی تشبیہ اور استعارہ کی مدد سے اس انداز میں پیش کرتے ہیں کہ موضوع چاہے پر انا ہوجائے لین کالم کی ادبیت اور مزاحیہ کیفیت کی خوشبو باقی رہتی ہے۔ بجتبی حسین اپنے مضامین کی طرح اپنے کالموں میں بھی کسی غیر مری چیز سے باقی رہتی ہے۔ بجتبی حسین اپنے مضامین کی طرح اپنے کالموں میں بھی کسی غیر مری چیز سے تشبیہ دے کر کسی داخلی احساس یا تجربے کی تجسیم کردیتے ہیں بھی تشبیہ کو اتنا پھیلا دیتے ہیں۔ کے وہ مثیل بن جاتی ہے۔

- (۹) مجتبی حسین کی ایک اورخوبی ان کے لفظون کی مزاج دانی ہے۔ مجتبی حسین لفظوں کے ایجھے پار کھ ہیں آخیس و معنی الفاظ کے استعال سے مزاح پیدا کرنے کا خاص سلیقہ آ تاہے۔ اکثر وہ جملے یا عبارت میں کسی لفظ کو معنون کے اختلاف کے ساتھ مکرر لاتے ہیں۔ اس تکرار کی وجہ سے ایک نئی مصنوعی جہت اُ بھرتی ہے جس میں ظرافت کا عُنصر شامل ہوتا ہے۔
- (۱۰) مجتبی حسین ایسے مزاح نگار ہیں جواپنی تحریروں میں اکثر بے تکلف اسلوب تو اپناتے ہیں اور ہیں بھی سطحیت کے شکار نہیں ہوتے اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ مسلمہ تہذیبی اور اخلاقی قدروں کے حمایتی ہیں ۔اس کا انداز ان کے خاکوں سے لگایا جا سکتا ہے۔ اپنے قریبی دوستوں کے خاکے اُنھوں نے بڑی بے لکفی سے لکھے ہیں لیکن کہیں بھی کوئی ایسا فقرہ نہیں لکھا ہے جو معیار سے ذرا بھی گرا ہوا ہو۔ مجتبی حسین کی مزاح نگار

ی کی یہی وہ منفر دخصوصیات ہیں جواُنھیں دوسروں سے ممتاز کرتی ہیں۔اوریہی وجہ ہے کہ اُردو کے کم وہیش تمام بڑے ناقدین نے اُنھیں ایک غیر معمولی مزاح نگار قرار دیا ہے مثلامشہور نقاد شمس الرحمٰن فاروقی نے لکھاہے۔

''ایبالطیف مزاح اورالیی شسته زبان اُردومیں آج شاذ ہی کسی

كونصيب ہو۔''ل

پروفیسر مغنی تبتم نے لکھا ہے'' مجتبی حسین کو واقعہ نگاری اور مرقعہ کشی میں کمال حاصل ہے۔ان کا مشاہدہ جُزیات میں ہے۔اوراس وصف کوکام میں لا کروہ کسی واقعہ کے مضحک پہلووں کو اُجا گر کرتے ہیں ۔کسی واقعہ کومحسوس بنا کر پیش کرنا اور اس کردار کی جیتی جاگتی تصویر مشیخ دینا مجتبی حسین کے فن کا خاص وصف ہے۔''

ضمیر جعفری نے بیراے قایم کی ہے۔

''مجتبی حسین نے اس صدی کے اشوب کو ملائم کرنے اور قابلِ بر

داشت بنانے میں عہد آفریں حصہ لیاہے' جایان کے پر وفیسر سوز وکی تاکیشی نے کہاہے۔

' فبجتیات مین کی مزاح نگاری واقعی ہی ان کی اپنی شخصیت کا پرتو ہے''

بو فیسر نثاراحمد فاروقی نے مجتبی حسین کی شخصیت اورفن کے بارے میں اظہار خیال ت

کرتے ہوئے لکھاہے۔

'' مجتبی حسین ایک متوسط طبقے کا اوسط درجے کا انسان ہے۔ گروہ ایک اعلاہ درجے کا مزاح نگار کیسے بن گیا یہ بھی غور کرنے والی بات ہے۔ وہ اُردو صحافت کے راستے سے ادب کی دنیا میں آیا۔ اس راہ کے بچہ ونم میں بہت سے لکھنے والے کھو بھی گئے''۔ مختصر لفظوں میں کہا جا سکتا ہے کہ جب ہم مجتبی حسین کو اِن کے گل (Totaly) 134 میں سمجھے اوراُر دومزاح نگاری میں مجتبی حسین کا مقام ومرتبہ طے کرنے کے لیے اِن کے مزا حیه مضامین کالموں، خاکوں، اور سفر ناموں کا جائز ہ لیتے ہیں۔ تو معلوم ہوتا ہے کہ وہ اُردو کے ایک منفر دانشا پر داز ہیں۔اُر دوزبان پر اور اُر دو کی تہذیبت (Lulturology) پر غیر معمولی گرفت کی بناپراُنھوں نے مزاحیہ ادب کی ایک ایسی، لفت ِ افلاک قائم کی ہے جہاں تک اُردو کے کسی دوسرے مزاح نگار کی پہنچ ممکن نہیں ہوسکتی ہے۔

## ذوقی ایک حساس فکشن نگار

محمدانور ریسرچ اسکالرشعبهار دو جموں یو نیورسٹی

کسی بھی تخلیق میں حسیت کا ہونالاز می ہے بھی وہ ایک موثر اور کا میاب تخلیق قرار پائے گی اس کے برعکس اگر کوئی تخلیق حسیت کے عضر سے خالی ہے تو نہ وہ قارئین کو متاثر کرسکتی ہے اور نہ ہی اس کواد بی حلقے میں قدر کی نگاہ سے دیکھا جائے گا گویا ہے حس تخلیق کا ادب میں کوئی وجو ذہیں ۔ چنانچے اس مختصر سے مضمون میں ذوقی کے فکشن میں حسیت کے عناصر کی نشاند ہی کرنے کی کوشش کی جائے گی۔

مشرف عالم ذوقی کا شار ۱۹۸۰ء کے بعداردوادب کے نہایت بے باک اور جرات مند فکش نگاروں میں ہوتا ہے وہ بیک وقت ہندی اور اردو کے فکشن نگار ہیں اور دونوں زبانوں میں بیساں قدرت کے ساتھ کھتے ہیں بچپن میں ہی انھوں نے قلم سے دوسی کرلی اور آج تک یددوسی قائم ودائم ہے۔گھر کے ادبی ماحول نے ان کو خصرف متاثر کیا بلکہ ان کے اندرادب کے جراثیم پچھاس طرح سے گھل مل گئے کہ انھوں نے اس کو اپنی زندگی کا مقصد بنالیا اور پھر انتہائی سنجیدگی کے ساتھا پنی ادبی زندگی کا آغاز کردیا۔ دوران تعلیم وہ ادبی انجمنوں اور ادبی سرگرمیوں سے جڑے رہے جس سے ان کا تخلیقی شعور بڑھتا گیا۔ چھوٹی عمر میں ہی وہ کہانیوں اور ناولوں کی طرف متوجہ ہوئے ان کا سب سے پہلا افسانہ جو انھوں سے گزراوہ' کمحدرشتوں کی صلیب' ہے یہ کہشاں ممبئی میں ہے اشاف میں میزلوں سے گزراوہ' کمحدرشتوں کی صلیب' سے یہ کہشاں ممبئی میں ہے واقعوں نے ریڈیو کے لئے لکھا تھا لیکن ان کا پہلا افسانہ جو اشاف سے کی منزلوں سے گزراوہ' کمحدرشتوں کی صلیب' سے یہ کہشاں ممبئی میں ہے اور اسے گزراوہ' کمحدرشتوں کی صلیب' سے یہ کہشاں ممبئی میں ہے واقعوں سے کرداوں کی صلیب' سے یہ کہشاں ممبئی میں ہے کہا

میں شائع ہوا۔ بیافسانہ انھوں نے محض ۱۳ سال کی عمر میں لکھااس کے بعدان کی ایک کے بعدایک کہانی منظر عام پرآتی گئی اور بہت جلد ذوقی کوبطور افسانہ نگار شناخت مل گئی ان کی ابتدائی کہانیوں میں ترقی پیندا نہ رنگ غالب نظر آتا ہے لیکن وہ ان کہانیوں سے نئے راست تلاش کرتے ہوئے آگے بڑھ رہے تھے پھر انھوں نے ناول کی طرف بھی توجہ کی اور 'عقاب کی آنکھیں'' 'نیلام گھ'' '' شہر چپ ہے' وغیرہ ناول لکھ کر قارئین کے سامنے لائے لیکن صحیح معنوں میں ان کوایک ناول نگار کی حیثیت سے ناول 'بیان' نے شناخت دلوائی۔اب تک انھوں نے سات افسانوی مجموعے اور ایک درجن سے زائد ناول لکھ کرار دو گشن میں ایک تہلکہ مجادیا ہے۔

ذوقی اپنے انداز کے سب سے نرالے اور منفر دکشن نگار ہیں تہذیب کی ہرئی کروٹ اور تیز رفتار زندگی سے پیدا ہونے والے ہر مسئلہ پروہ ایک گہری نظر رکھتے ہیں سنگین سے سنگین اور حساس ترین مسائل کووہ اپنے کشن میں پیش کرتے رہے ہیں اور آج بھی کرتے ہیں ذوقی کی ایک خاص بات یہ ہے کہ وہ اپنے قلم پر کممل گرفت رکھتے ہیں ان کا قلم وہی لکھتا ہے جووہ لکھنا چاہتے ہیں ان کا قلم رکتا نہیں ہے وہ پھے نہ کھنے رہتے ہیں اور یہی وجہ ہے کہ وہ ایک متحرک اور ذمہ دارقلم کار کی حیثیت سے جانے جاتے ہیں۔ ان پر بسیار نولی کا الزام بھی لگایا جاتا رہا ہے لیکن بات ہے ہے کہ ذوقی ایک نہایت ہی حساس ادیب ہیں جب کہ ذوقی ایک نہایت ہی حساس ادیب ہیں جب کوئی مسئلہ یا سانحہ ان کے سمامنے پیش آتا ہے تو ان سے رہا نہیں جاتا اور وہ فوراً ہی اپنا قلم کور وہ کور وفکر کے ساتھ لکھتے ہیں ان کا سیاسی اور ساجی شعور لا جواب ہے انھوں نے اردوا دب غور وفکر کے ساتھ لکھتے ہیں ان کا سیاسی اور ساجی شعور لا جواب ہے انھوں نے اردوا دب کے روایتی موضوعات کا انتخاب کیا ہے ایسے موضوعات بی براردو کے بہت کم ادیب قلم اٹھانے کی جسارت رکھتے ہیں وہ اپنی ہر کہانی میں قاری کونا معلوم مقامات اور نگا تی دنیاؤں میں لے جاتے ہیں یہاں زندگ سے ایسے موضوعات جران کرنے والے واقعات قاری کو چونکا کر رکھ دیتے ہیں یہاں زندگ سے جہائی میں قاری کونا معلوم مقامات اور نگائی دنیاؤں میں لے جاتے ہیں یہاں زندگ سے جہائی میں قاری کونا معلوم مقامات اور نگائی دنیاؤں میں لے جاتے ہیں یہاں زندگ سے جڑے ہوئے جران کرنے والے واقعات قاری کو چونکا کر رکھ دیتے ہیں اور وہ غور وفکر

کرنے پر مجبور ہوجا تا ہے اس ضمن میں ان کی کہانیوں اور ناولوں کے چندا قتباسات ذیل میں درج کئے جارہے ہیں:

ذوقی کے افسانہ 'اصل واقعہ کی زیراکس کا بی '' کامیا قتباس ملاحظہ ہو۔

"آہ!تم غلط سمجھ سموکل، ابھی تم نے جن کلچرز کا ذکر چھیڑا، وہ سب دکھ کی پیداوار ہیں۔۔۔دکھ۔۔۔جو ہم برداشت کرتے ہیں۔ مہاتما بدھ کے مہا بھشکر من سے لے کر بھگوان کی آستھاؤں اور نئے خداؤں کی تلاش تک۔۔۔پھر ہم کسی روحانی نظام کی طرف بھاگتے ہیں۔۔بھی اوشوکی شرن میں آتے ہیں۔۔بھی گے (Gay) بن جاتے ہیں تو بھی لیسبئن۔۔۔اور بھا گتے بھا گتے اچا نک ہم سد بدھ کھو کر کنڈوم کلچر میں کھوجاتے ہیں لیسبئن۔۔۔اور بھا گتے بھا گے اچا نک ہم سد بدھ کھو کر کنڈوم کلچر میں کھوجاتے ہیں ایسبئن۔۔۔ہم مررہے ہیں سموئل۔اور جو نہیں مررہے ہیں وہ جانے انجانے انجائے آئی۔وی پازیٹیو (HIV Positive) کی تلاش میں بھاگ رہے ہیں۔" (مشرف عالم زوقی۔منڈی۔ص۔ے م)

ذوقی کی ایک اور کہانی ''فزئس، کیمسٹری، الجبرا''سے بیا قتباس نقل کیاجا تا ہے:۔

''انجلی بڑی ہورہی تھی۔ باپ ڈررہا تھا۔۔۔۔۔ایک ہی لحاف
میں۔۔۔انجلی کے بدن سے لیٹے ہوئے ہاتھ اچا نک ، خرگوش سے
سانپ جیسے بھیا نک ہوجاتے۔۔۔میں لیمپ روشن کردیتا۔۔۔یہ
مجھے کیا ہورہا ہے ۔انجلی بیٹی ہے۔بروا کیم دو۔دو دونی
چار۔۔۔انجلی بیٹی ہے۔۔بیٹی ہے۔۔دوا کیم دو۔دودونی چار/انجل
حیار۔۔انجلی بیٹی ہے۔۔بیٹی ہے۔۔دوا کیم دو۔دودونی چار/انجل
بیٹی ہے۔۔بیٹی ہے۔۔میں اپنی سانسوں سے الجھنے کی
کوشش کررہا ہوں ۔'(مشرف عالم ذوقی۔لینڈ اسکیپ کے
گورٹے۔۔س۔

''باپ بیٹی میں سیس۔ماں بیٹے میں سیس۔خاندان کے ساتھ گروپ سیس۔ بھائی بہن میں سیس۔سونیلی بہن کے ساتھ۔ماں اور بٹی کے ساتھ باپ کا دونوں کو seduce کرنا۔'(مشرف عالم ذوقی، لےسانس بھی آہتہ۔ص۔۴۳۰)

سے ہے۔ سفاک تی ۔ رشتوں کی اس طرح دھیاں اڑائی جارہی ہیں کہ فطرت بھی شرمسار ہوجائے۔ ذہنی سکون حاصل کرنے کے لئے انسان اس قدر گرگیا ہے کہ وہ فطرت کے بنائے ہوئے قانون کی خلاف ورزی کرنے پراتر چکا ہے جس نے اسے تباہی کے دہانے پر لاکھڑا کردیا ہے۔ بیا نتہائی خوفناک اور کھرا تی ہے جس کوسب لوگ جانتے ہیں لیکن اس کو ظاہر کرنے ہے۔ ٹیا نتہائی خوفناک اور کھرا تی ہے جس کوسب لوگ جانتے ہیں لیکن اس کو فاہر کرنے ہیں تھا بی کہانیوں اور ناولوں میں پیش کرنے کی ایک قابل فکر کوشش کی ہے بے شارلوگ برائی کے اس راستہ پرچل پڑے ہیں باہر کی دنیا میں وہ عام انسانوں کی طرح چلتے پیر کے رشتوں کے ساتھا بی کہانیوں اور بات کرتے ہوئے نظر آتے ہیں لیکن گھر کی چہار دیواری میں وہ کی پاک رشتوں کے ساتھا س قدر گھناؤنے اور گھٹیافتم کے جرائم کو انجام دیتے ہیں کہ سوچ کر پاک رشتوں کی تنام گر ہیں کھول کر قار ئین کے سامنے رکھ دی ہیں ہم لاکھا نکار کریں گر رشتوں کی اس حقیقت سے منہ ہیں موڑ سکتے۔ یہ سامنے رکھ دی ہیں ہم لاکھا نکار کریں گر رشتوں کی اس حقیقت سے منہ ہیں موڑ سکتے۔ یہ ایک الیک وہا نے جو ساری دنیا کو اپنے قبضہ میں لے کر اس کو تباہی کی طرف دھیل رہی ہی جاور ایک حرکتوں معاشرے کے باشعورا فرادکو خبر دار کیا ہے کہ وہ اپنے آس پاس اس طرح کی ناپاک حرکتوں معاشرے کے باشعورا فرادکو خبر دار کیا ہے کہ وہ اپنے آس پاس اس طرح کی ناپاک حرکتوں پر نظر رکھیں اور انسانیت کو تباہ وہ بر باد ہونے سے بچانے کی جمکن کوشش کریں۔

دلت طبقہ جو کہ ہندوستان کی آبادی کا ایک بڑا حصہ ہے اور صدیوں سے ظلم و جبر کا شکار ہوتا آر ہا ہے اس مسئلہ کو بھی ذوقی نے اپنے فکشن میں جگہ دی ہے وہ بے حد سنجیدگی کے ساتھ دلت طبقہ کے مسائل پر نہ صرف غور وفکر کرتے ہیں بلکہ ان کی الجھی ہوئی دنیا کی گر ہوں کو کھولنے کی بھی کوشش کرتے ہیں۔ان کا افسانہ ''سور باڑی' دلتوں کے بنیادی مسائل پر بنی ایک شاہ کارکی حیثیت رکھتا ہے۔

ناول'' پو کے مان کی دنیا'' کی پوری کہانی ایک دلت لڑ کی کے ارد گرد گھوتی ہے جو بلا تکار کا شکار ہوجاتی ہے اور پھراس کوسیاست کے کھیل کا حصہ بنا کر بازاروں میں گھمایا جاتا ہے ملاحظہ ہوییا قتباس:۔

''آ دیش ہے۔ سونالی کو منچ پر لاؤ۔ اسے بتاؤ۔ وہ اپناد کھڑاروئے گی۔ چلا چلا کر بتائے گی، کہ وہ زروش ہے۔ اس کا دوش کیول ہیہ ہے کہ وہ دلت ہے۔ لیکن۔ جانتے ہونا جے چنگی۔ راجنتی میں لیکن، کنو، پرنتو کی گنجائش کہاں ہوتی ہے۔ سونالی کو اسٹیج پر لاؤ۔ وہ باہر بھی جائے گی۔ تم بھی اپنا بھاش تیار رکھو۔ الپ سنکھیوں اور دلتوں کیلئے اب پارٹی کھل کرسامنے آئے گی۔ کیونکہ پارٹی ان کا ہت (فائدہ) چاہتی ہے۔'' (مشرف عالم ذوقی، پوکے مان کی دنیا، ص۔ ۲۰۰۷)

اسی طرح ذوقی کے ناول'' ذیخ'' کے زیادہ تر کرداردلت ہیں جوزندگی بھراعلی طبقہ اور امراء کے جوتے پالش کرتے رہتے ہیں اوران کے لئے پانی ڈھوتے ہوئے اپنی چمڑی گھسادیتے ہیں کین اُف تک نہیں کرتے کیونکہ یہ مظلوم اور پسے ہوئے لوگ ہیں۔ ہندوستان کی تقسیم بھی ذوقی کامحبوب ترین موضوع رہاہے' غلام بخش'''' ہندوستانی''،

ہندوستان کی سیم بی ذوتی کا محبوب رین موصوع رہاہے علام بس ، ہندوستای ، ''تحفظ'''' دہشت کیوں ہے ''' ذرج '''''مسلمان''''بیان'''لینڈ اسکیپ کے گھوڑے'' ''آتش رفتہ کا سراغ'''''میرا ملک گم ہوگیا ہے''''ہجرت' اور' لینڈ اسکیپ کے گھوڑے' جیسی کہانیوں اور ناولوں میں تقسیم کے کرب کواس قدر حساس اور موثر انداز میں پیش کیا گیاہے کہ تقسیم کا پورا منظر قاری کی آنکھوں کے سامنے آجا تا ہے۔

''نوج، نتقسیم ہوتی نہاہیے بچھڑتے۔ پاگلوں نے ملک کا بٹوارا کردیا۔ آ دھے ادھر تو آ دھے ادھر۔ یتقسیم ہے یارشتے کی دیوار کھڑی کرنا۔''(ایضاً۔ص۔۱۲۸)

ایک اورا قتباس ملاحظه مو: به

تقسیم کے بعد کا ہندوستان بھی ذوتی کے فکشن کا ایک اہم حصہ ہے چاہے وہ بابری مسجد شہادت کا واقعہ ہویا گرات فسادات کا منظر ، بٹلہ ہاؤس انکاؤنٹریا پھر ملک کے مختلف حصوں میں کئے جانے والے فرضی انکاؤنٹرز کی بات ہوذوقی نے مسلمانوں کے ہرالمیہ کونہایت ہی فنی چا بکدستی کے ساتھ صفحہ قرطاس پر بھیرنے کی کا میاب کوشش کی ہے۔ بابری مسجد شہادت پر ہندی میں ان کا ڈرامہ' گڈ بائے راجنیتی''کافی مشہور ہوایہ ڈرامہ انھوں نے اردو میں بھی لکھا ہے کہانیوں کے علاوہ اس سلسلے میں ان کے ناول' بیان' اور'' آتش رفتہ کا مراغ'' بھی قابل ذکر ہیں۔ اس کے علاوہ گجرات المیہ پر ہندی میں ذوقی کا ایک افسانوی مجموعہ' لیبارٹری'' بھی شائع ہوایہ کہانیاں نہ صرف گجرات فسادات کی بچی تصویریں سامنے رکھتی ہیں بلکہ حساس قاری کے ذہن کو متاثر بھی کرتی ہیں۔

مخضر یہ کہ ذوتی کی کہانیوں اور ناولوں میں ایسے بے ثار عناصر موجود ہیں جوقاری کے ذہن کو متاثر اور متحرک کرنے میں مدد کرتے ہیں اس سے بیصاف ہوجاتا ہے کہ ذوتی کا فکشن حسیت سے بھر پور ہے۔ سائنس اور ٹکنالوجی، انٹرنیٹ، گلوبل والج ،سائبر ورلڈ اورسوشل میڈیا کے اثرات کی وجہ سے موجودہ دور میں جونے مسائل سامنے آرہے ہیں

141 ان تمام مسائل پر بھی ذوقی کی نظر جمی ہوئی ہے چنانچہ جب بھی کوئی نئی چیز ،حادثہ یا واقعہ سامنے آ تا ہے تو ذوقی کے ذہن میں غور وفکر کا ایک ایباسلاب آ جا تا ہے کہ وہ بے چین ہوجاتے ہیںاور جب تک وہ اس واقعہ کو اپنی علمی اور فنی بصیرت کے ساتھ تحریر کی شکل میں کاغذ کی زینت نہیں بنا لیتے ان کو قرار نہیں آتا اور یہی ایک زندہ اور متحرک ادیب کی نشانی ہے کہ وہ اپنے قلم کو متحرک رکھے اور اسے بروقت اور مناسب طریقے سے استعمال کر ہے ساج اور معاشر نے کی بہتر نمائندگی کر کے اپنی ذمہ داری کو بخو بی نبھائے۔اس اعتبار سے بلا شبہ ذوقی ایک ذمہ دار اور حساس فکشن نگار کے طور پر اردوادب میں اپنی شناخت بنانے میں کامیاب نظرآتے ہیں۔

## رياست كى چندانهم خواتين افسانه نگار

فحمداشرف

جہاں تک ریاست جموں وکشمیر میں اُردوا فسانہ نگاری کا تعلق ہے۔اس کا آغاز بیسویں صدی کے شروعات میں دیکھنے کوماتا ہے۔شاعری کے بعدریاست میں جس صنف کوسب سے زیادہ فروغ ملا وہ صنف افسانہ ہے ۔منثی محمد دین فوق ریاست کے پہلے نثر نگار میں جنہوں نے کئی تاریخی اور نیم تاریخی قصے قلمبند کر کے اس صنف کی طرف توجہ دلا کی۔ان کے بعدایک بہت بڑے نثر نگار أبحركرسامنے آئے جنہوں نے نہ صرف أردوافسانے کوریاست کے اندرمکمل طور پر دروازے کھول دیئے بلکہ اِسے فروغ دینے میں بھی کافی رول ادا کیا۔ان کے افسانوں کا پہلا مجموعہ'' کیلے کا چھلکا'' <u>192</u>4ء میں منظرِ عام پر آیا۔ اس عہدمیں تیرتھ کاشمیری اُردوافسانہ میں قدم رکھتے ہیں۔ انھوں نے 1923ء میں لکھناشروع کیا۔ان کی ابتدائی کہانیاں ریاست کے اہم اخبارات و تنتا، ہمدرد، رنبیر وغیرہ میں باضابطہ طور پرشائع ہونے لکییں جن میں چندراولی،اندھی ماں، تلاش حق اور پاگل کا خط خاص طور برقابل ذکر ہیں۔ تیزتھ کاشمیری کے بعدایک ایسے افسانہ نگارسامنے آتے ہیں جن کی کہانیوں سے ریاست میں اُردوافسانے کاسنہری دور شروع ہوتا ہے۔اگر چہانھوں نے ابتداء میں روایق انداز کی کہانیاں ککھیں لیکن وقت گذرنے کے ساتھ ساتھ ان کے شور میں جہاں پختگی آئی و ہیں دوسری طرف انھیں افسانہ نگاری کےفن پر کافی دسترس حاصل ہوئی۔انھوں نے اپنے افسانوں میں کشمیرعوام کے ظلم وستم ، بھوک، افلاس کے ساتھ ساتھ ساجی ،اقتصادی، سیاسی اورنفسیاتی مسائل کوپیش کیا۔ان کی کہانیوں کے مجموعے شام وسحر، و نیا ہماری اور بہتے چراغ قابلِ ذکر ہیں۔اس کے بعد کئی اور کہانی کاراس فیلڈ میں قدم رکھتے ہیں جن میں تارا چند تر ژھل ، پریم ناتھ در، پنڈت گنگا دھر بٹ، نرسٹکھ داس نرگس، قدرت اللہ شہاب ، ٹھا کر پنچھی ، برج پر کمی ، حامدی کاشمیری کے علاوہ اور بھی کئی افسانہ نگار ہیں۔

جہاں تک ریاست کے اندرخوا تین افسانہ نگاروں کا تعلق ہے اُن کی تعداد قدرِ مایوس گن ہے۔ اس کی گئی وجو ہات ہو سکتے ہیں۔ جبیبا کہ ہم سب جانتے ہیں کہ عہدِ جہالت میں عورت پرمرد کا غلبہ ہمیشہ رہا ہے۔ مردمعا شرے نے اُسے بھی اپنی صلاحیتوں کو اُبھار نے کاموقع فرا ہم نہیں کیا۔ وہ ہمیشہ حاکم بن کرعورت کے اندرونی جذبات واحساسات کو دباتا رہا اور دوسری بات یہ ہے کہ بیریاست ابتداء سے ہی بڑے بڑے فرجی پیروکاروں کی آ ماہ جگاہ رہی ہے۔ فرہبی عقیدت مندوں کے پیش نظرخوا تین کسی ادبی محفل یا فنونِ لطیفہ میں جگاہ رہی کرنا ایک عیب سمجھا جاتا تھا۔ اس کو گھر کی چارد یواری میں مقیدر کھا جاتا تھا۔ اس طرح سے عورت کو اپنی شخصیت کو اُبھار نے کا موقع نہیں ملا۔

محبوبہ یا سمین کووادی کا پہلاا فسانہ نولیس خاتون کا شرف حاصل ہے۔ آزادی سے پہلے اُردوا فسانے کوفروغ دینے میں ان کا بھی ایک اہم رول رہا ہے۔ انھوں نے شروعات میں کچھروحانی طرز کی کہانیاں کھیں۔ ان کے افسانوں میں جہاں رومان پر وزفضا کا ماحول ماتا ہے۔ وہیں دوسری طرف ان کے افسانے رخی وُم من وملال کے نماز بھی ہیں۔ وقت کی رفتار کے ساتھ ساتھ ان کا فن اور شعور دونوں ارتقاء پذیر یہوتے رہے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ وہ حقیقت نگاری کی طرف مائل ہو گئیں۔ ان کے افسانوں کے موضوعات تشمیر کی سرز مین سے اُ بھرتے ہیں وہیں عورت ہونے کے نا طے انھوں نے اپنی کہانیوں میں عورت کی ان تمام نفسیاتی المجھنوں اور پریشانیوں کو بھی اپنی کہانی کا مرکز بتایا۔ ان کا ایک افسانہ ' دِل ہی تو ہے' جوانسانی دِل کے مختلف کیفیات اور پہلوؤں کی نشاندہی کرتا ہے۔

نیلولرنحوی کا تعلق سرینگر سے ہے۔ان کو بجین سے ہی کہانیاں لکھے اور پڑھنے کا شوق

تھا۔ان کا ایک افسانوی مجموعہ ' چناروں کے برفیلے سائے '' کے عنوان سے منظرِ عام پر آ چکا ہے۔ ان کے گل 26 افسانے ہیں جن میں لاڈلا ، آگ ، کالے سائے ، برتھ ڈے ( Birth ہے۔ ان کے گل 26 افسانوں کے ( Gun Man ) ، جہیز خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ان کے افسانوں کے خاص موضوعات ہیں ۔سیاسی اور معاشر تی نظام کی زبوں حالی ،عورت کا نفسیاتی وجنسی استحصال ، یہاں کے غریب اور د بے گچلے طبقے کی لا چاراور بے بس زندگی اور تشمیر کے خون ریز واقعات ان کے افسانے خاص کر لاڈلا ، برتھ ڈے اور آگ اُن حالات کی بھر پور ترجمانی کرتے ہیں۔

کہت فاروق نظر ریاست کی ایک اورافسانہ نگار ہیں۔ صنفِ افسانہ کے علاوہ وہ شاعری اور حقیق و تقید ہے بھی دلچیں رکھتی ہیں۔ اِن کی کہانیوں کا مجموعہ قہر نیلے آسان کا'800ء میں منظرعام پرآ چکا ہے۔ یوں توان کے تمام افسانے دلچیسی سے خالی نہیں لیکن 'قہر نیلے آسان کا''،'' آ دھے ادھورے''،'لوگ کاشی''' تارتارآ نچل'''ایک خواب ادھوراسا'' ایسے افسانے ہیں جوقاری کے دِل ودِ ماغ کو ججھوڑ کرر کھ دیتے ہیں۔ ان کے افسانے شمیر کے پُر آشوب حالات اور اس میں لیٹے یہاں کی غریب اور معصوم عوام کے دردمند واقعات، وطن سے بچھڑ نے کا درد ، نہ ہی مساوات ، تہذیبی قدروں کی گراوٹ ، عورت کے نفسیاتی استحصال کے علاوہ اور بھی کئی موضوعات ہیں جو جمیں تکہت کے افسانوں میں دیکھنے کو ملتے ہیں۔

زنفر کھو کھر کا شارریاست کے اہم افسانہ نگاروں میں ہوتا ہے۔ان کا تعلق خطہ جموں کے علاقہ راجوری سے ہے۔شروع سے ہی صنف افسانہ ان کی پیندیدہ صنف رہی ہے۔ انھوں نے کہانی ''نسخ'' کھھ کرافسانہ نگاری میں قدم رکھا۔اس کے بعدانھوں نے مسلسل طور پر اپناسفر جاری رکھا اور متعدد کہانیاں لکھیں۔ان کے اب تک تین افسانوی مجموعے شائع ہو چکے ہیں جن کے نام قابل ذکر ہیں۔''خوابوں کے اُس پار''1999ء،''کانچ کی سلانیس'' 2003ء اور' عبرت' 2010ء زنفر کھو کھر کے یہاں ہمیں موضوعات کا وسیع دائرہ سلانیس'' 2003ء اور' عبرت' 2010ء زنفر کھو کھر کے یہاں ہمیں موضوعات کا وسیع دائرہ

دی کے خلاوہ بلی ٹینسی اور فوج کا یہاں کی عوام پر جابرانہ اور ظالمانہ رویہ بلم وستم ،ساجی بدا منی اور برجابرانہ اور ظالمانہ رویہ بلم وستم ،ساجی بدا منی اور برجابرانہ اور ظالمانہ رویہ بلم وستم ،ساجی بدا منی اور برجابرانہ اور ظالمانہ رویہ بلم وستم ،ساجی بدا منی اور تعدا کو این اور ان کے یہاں ایک کے جذبات واحساسات ، نفسیاتی الجھنوں کا گہراادراک رکھتی ہیں۔ان کے یہاں ایک ایسی عورت کا تصور ملتا ہے جو خود دار بھی ہے اور خوداعتما دبھی ۔وہ اپنی صلاحیتوں کو پہنچانتی ہیں اور ان کو بروئے کا رجھی لاتی ہیں ۔وہ ساج کے قدیم روایات کی بیڑیوں کو تو ٹرکر آزاد ماحول میں سانس لینے کی خواہش مند ہیں ۔زنفر کھو کھر نے مزاحیہ اور شجیدہ دونوں طرح کے ماحول میں سانس لینے کی خواہش مند ہیں ۔زنفر کھو کھر نے مزاحیہ اور شجیدہ دونوں طرح کے بیات کی جوڑتے ہیں۔ان کے مزاحیہ افسانے بھی قاری کو ایک اصلاحی نقطہ نظر پر لاکر جھوڑتے ہیں۔زنفر کھو کھر کی خاص بات یہ ہے کہ انھوں نے اپنے افسانوں میں عام فہم نبی کی استعمال کیا ہے ۔وہ بمیشہ تصنع و تکلف سے دامن بچا کرچلتی ہیں ۔زبان سادہ وقصہ بن پر اپنی توجہ مرکوزر کھتی ہیں ۔وہ ن کی تمام باریکیوں کا بخو بی علم رکھتی ہیں۔اس لئے ان بن پر اپنی توجہ مرکوزر کھتی ہیں ۔وہ ن کی تمام باریکیوں کا بخو بی علم رکھتی ہیں۔اس لئے ان خاص قسم کا تاثر قائم کرتے ہیں۔

ترنم ریاض کا نام اُردوادب میں کسی تعارف کامختاج نہیں انھوں نے شاعری کے علاوہ افسانہ، ناول اور تحقیق و تنقید جیسے شعبہ جات میں اسپے فن کے جو ہر دکھائے ہیں۔ ترنم نے کئی اہم کتابوں کے ترجے بھی کئے ہیں۔ ان کوادب کا ماحول ورثے میں ملا۔ ترنم نے اپنی ادبی کا آغاز 1973ء میں کیا۔ شروع سے ہی اُن کوغز لیں اور نثری تخلیقات ، ملکی وغیر ملکی رسائل و جرائد کی زینت بنتے رہے اور آج بھی یہ سلسلہ جاری ہے۔ ان کے اب تک چار افسانوی مجموعے اور دوسے زائد ناول منظرعام پر آچکے ہیں۔ یہ تنگ زمین کو 1998ء) ''ابا بیلیں لوٹ آئیں گئ'۔ 2000ء، میر زل 2004ء اور میر ارختِ سفر 2008ء ''مورتی ''اور' برف آشاپرندے' ان کے دواہم ناول ہیں۔

ترنم ریاض کے یہاں موضوعات کی وُسعت پائی جاتی ہے۔وہ افسانوں کے لئے

موادروزمرہ زندگی کے بڑھتے حالات وواقعات سے اخذکرتی ہیں۔ وہ اپنے افسانوں میں بڑی سلیقہ مندی کے ساتھ واقعات کور تیب دیتی ہیں۔ ان کی نگاہ معاشرے کے ہرسوں دوڑتی نظر آتی ہے۔ وہ معاشرے کے اُن تمام جرائم اور بدعنوانیوں کا خاتمہ چاہتی ہیں جوانسانی قدروں کا زوال کا باعث ہیں۔ ترنم قدرتی مناظر اور اس کا ئنات میں مختلف رنگوں کے چرند پرند کا نقشہ بھی قاری کے سامنے لاکھڑا کردیتی ہے۔ منظر نگاری کے حوالے سے اُن کے افسانے کا میاب نظر آتے ہیں۔ وہ اپنے افسانوں میں ایک الیی فضا اور ماحول تیارکرتی ہیں جوقاری کے دِل میں خوبصورت وُنیا آباد کرتی ہے۔

مکالمہ نگاراور پلاٹ نگاری میں بھی وہ بڑے احتیاط سے کام لیتی ہیں۔ ترنم کے مکالمے بھی کردار کے نفسیاتی پہلوؤں کو اُجا گرکرتے ہیں۔ ان کے کردارا پنے طبقے کی بھر پور نمائندگی کرتے نظر آتے ہیں۔ ترنم بے جاطوالت اور واقعات سے ہمیشہ پر ہیز کرتی ہیں۔ اُن کوزبان وبیان پر کافی عبور حاصل ہے۔ ان کے یہاں تشبیہات واستعارات کا وافر ذخیرہ موجود ہے جوائن کی کہانیوں کوزینت بخشتے ہیں۔

آخر میں اس کتاب کا ذکر کرنا چاہوں گا۔اگر چہ یہاں کی خواتین افسانہ نگاروں کی تعداد کم ہے لیکن ان کی تخلیقات سے بیکی کسی حد تک پوری ہوجاتی ہے۔اس بات کا ذکر کرنا مناسب سمجھتا ہوں کہ ریاست میں اور بھی کئی خواتین افسانہ نگار ہیں جوآج بھی اس صنف کو بڑھا واد یخ میں اپنا کر دار نبھار ہی ہیں لیکن اس چھوٹے سے صفمون میں اتن گنجائش نہیں کہ سب کی خدمات کا جائزہ لیا جائے لیکن پھر بھی تمام ادیبات نے فن لوازم کو محوظ رکھ کر افسانے تحریر کئے۔ان کے یہاں بے جاطوالت اور بھاری بھر کم الفاظ اور غیر ضروری واقعات سے اجتناب دیکھنے کو مات ہے۔جیسا کہ ہم جانتے ہیں۔افسانہ انسانی زندگی کی تصویر شی کافن ہے۔اس میں فن کاربڑی ہنر مندی کے ساتھ واقعہ یا کہانی جوانسانی زندگی کے کسی ایک بہلوسے جڑی ہوئی ہے اُس کو پیش کرتا ہے۔ یہاں کی تمام خواتین افسانہ نگار اس میں کیا نظر آتی ہیں۔

## افسانهٔ' چوتھی کا جوڑا'' میں ہندی رسم ورواج کی عکاسی

سنجے کمار ریسر چ اسکالرشعبهٔ اُردوجموّ ں یو نیورسٹی

عصمت چغائی افسانوی ادب کی دُنیا میں ایک عظیم فنکارہ کی حیثیت سے اُنجر تی ہیں جو کسی تعاریف کی مختاج نہیں اِن کی شخصیت اور فن کا اندازہ اُن کے ناولوں اور افسانوں سے کیا جاسکتا ہے، عصمت ترقی پیند تحریک سے مُتاثر ہوئیں جبھوں نے ناول وافسانے کے لیے مواد ہندوستان کے متوسط مسلم طبقے کی لڑیوں اور لڑکوں کی زِندگی سے لیا۔ اُنہوں نے ایپ افسانے اُس دور میں تحریر کیے جب جا گیرواروں اور زمینداروں کا زوال ہو چُکا تھا۔ افسانہ ''چوقی کا جوڑا'' بھی اِسی زوال پزیر معاشرے کی پیداوار ہے، اِس افسانے کا بنیادی اور مرکزی خیال شالی ہند میں مُسلم معاشرے کے متوسط طبقے کی نسوانی زِندگی ہے جو تہذیبی ، روحانی ، اقتصادی ، تعلیمی ، معاشرتی اور اخلاقی اقد ارسے محروم و مظلوم ہونے کے متابع ساتھ جہالت اور تو ہم پرسی کے اندھیروں میں دھیلی جار ہی تھی اور اِن پر ہر طرح کے ساتھ ساتھ جہالت اور تو ہم پرسی کے اندھیروں میں دھیلی جار ہی تھی اور اِن پر ہر طرح کے ظلم وستم ڈھائے جارہے تھے ، عور توں کے دیگر مسائل کے علاوہ سب سے بڑا مسکم شادی کا ہے جو سے جو میں دھی ہے۔

افسانہ'' چوتھی کا جوڑا''میں کبریٰ ایک سیدھی سادی لڑکی ہے جس کی پرورش گھر کی چار دیواری کے اندر ہوئی، جوانی کے دِن مُر ادوں کی راتیں وہیں مدفن ہوئیں۔عصمت خود لکھتی ہیں کہ ر نہ تو اِس کی آنکھوں میں پریاں ناچیں، نہ اُس کے رخسار پر اِنسی پریاں ناچیں، نہ اُس کے رخسار پر اِنسی پریشان ہوئیں، نہ اِس کے سینے میں طوفان اُٹھے، نہ اِس نے ساون بھادوں کی گھٹاوں سے مچل کر پریتم یا ساجن مانگے۔ وہ جھکی جُھکی ، سہمی سہمی جوانی نہ جانے کب دیے یاوں اِس پرریگ آئی، ویسے ہی چُپ چاپ نہ جانے کدھر چل دی۔ میٹھا برس نمکین ہوا۔اور پھر ۔کڑوابن گیا۔''

طاہر ہے اُس معاشرے میں عورتوں کو نہ صِر ف پردے میں رکھا جاتا تھا بلکہ اُنہیں دیگر حقوق سے بھی محروم رکھا جاتا تھا۔ مسلاً تعلیم سے محرومی اُن کے جذبات واحساسات کے ساتھ کھیل وغیر وظلم وستم ڈھائے جاتے تھے۔

کبری کی مال جوسلائی کے فن میں مہارت رصی ہیں اُنہوں نے اپنے ہاتھوں سے نہ جانے کِتنے جہیز سنوارے تھے اور کِتنے چوتی کے جوڑے تیار کیے تھے، بالآخر اپنے ہی ہاتھوں سے اپنی بیٹی کے لیے کفن سینا پڑا۔ چونکہ والدیں کے لیے لڑکیوں کی شادی کامسکہ بالحضوص مُسلم معاشرے کے متوسط طبقے میں ہمیشہ سے ہی پریشان کن رہا ہے لیکن ہسم اللہ کے نام سے کبری کی سُگھوڑ ماں نے اپنی بیٹی کے لیے پہلے سے ہی جہیز جوڑ نا شروع کر دیا تھا، جوڑا تیار کرتے وقت جو کتر نے جاتی اُسے تیلے دانی یاشیش کے غلاف میں سنجال کرر کھوریت ۔ جوڑا تیار کرتے وقت جو کتر نے جاتی اُسے تیلے دانی یاشیش کے غلاف میں سنجال کرر کھوریت ۔ اِس لیے کہ جب برات آئے گی تو بھی سینقہ کام آئے گا۔

ہندوستانی روایت رہی ہے خواہ ہندو ہو یا مسلم کوئی بھی اچھا کام کرنے سے قبل خُدایا بھگوان کا نام ضرار لیتا ہے۔ بہرال جہیز کے سلسلے میں اپنی بیٹی اور داما دکوآ رام وآ رائش کی تمام اشیا بنی حیثیت سے کہیں زیادہ دیتا ہے جوا یک بُر ائی اُس معاشر نے میں تو تھی ہی لیکن دورِ مِحال میں بھی اِس کی جڑیں کمزوز ہیں ہوئیں ،اگر لڑکی غریب خاندان سے تعلق رکھتی ہے اور اُسے دھیج میں گچھ نہ دیا جائے اُس کا جینا حرام ہوجا تا ہے اِس پر طرح طرح کے ظلم وستم دھائے جاتے ہیں ، والدین ہونے والے داما دکی مہمان نوازی سے زیادہ خاطر تواضع کا دھائے جاتے ہیں ، والدین ہونے والے داما دکی مہمان نوازی سے زیادہ خاطر تواضع کا

جذبەر کھتے ہیں اور بیاحساس ہندی قوم کوہی نصیب ہوسکتا ہے۔

'' روکھی سوکھی خود کھا کرآئے دِن راحت کے لیے پراٹھے تلے

جاتے ، کوفتے بھنا ، پلاو مہلتے ۔خود سوکھا نوالہ پانی سے أتار كروہ

ہونے والے دا ماد کو گوشت کے لیچھے کھلاتے۔''

افسانہ'' چوتھی کا جوڑا'' میں عصمت نے نہ صِرف مُسلم متوسط طبقے کی زِندگی بلکہ پُورے ہندوستانی رسم ورواج کوجلا بخشی ہے، ہندی رسوم کے مطابق جب کسی عورت کا شوہر اِس جہاں فانی سے کوچ کر جاتا ہے تو اُس عورت کا سہاگ اُتار نے پر مائیکے والے چندزیورات پہنادیتے ہیں بیرسم قدیم دوریسے چلی آئی ہے۔

'' دوس رائے کان کی لونگیں گئی تھی۔ اِسی رائے پھول، پتہ اور چا ندی کی پازیب بھی چل دی۔ اور پھر ہاتھوں کی دودو چوڑیاں بھی جو بخطے ماموں نے رنڈ ایا اُتار نے پر دی تھیں۔''

حقیقت یہی ہے کہ ایک بیوہ و بے سہارا مال کے پاس اپنے بچوں کودینے کے لیے ہوتا ہیں کیا ہے باو جود اِس کے وہ سب گھھ اِن پر نثار کرتی ہے اور یہ ہندوستانی مال ہی ہوسکتی ہے جو اِس قدر جذبہ رکھتی ہے ، جس کوشب رات کے مہینے میں ایک کریپ کا دو پٹے ساڑھے سات روپے میں خرید نا ہی پڑا کیوں کہ جھلے ماموں کا تار جو آیا کہ اُن کا بڑا بیٹا راحت پولیس کی ٹرئینگ کے سلسلے میں اِن کے ہاں گھم رےگا، بی اماں کو یوں فِکرستانے لگی جیسے برات چوکھٹ پر آن بینچی ہے اور دُلہن کی ما نگ کے لیے افشاں بھی نہیں کتری ہے۔

بہرحال جب راحت آئے اور ناشتہ کرنے کے بعد بیٹھک میں چلے گئے تو کبریٰ دھیرے دھیرے کو گھری سے نکل کر جو تھے برتن صاف کرنے کے لیے اُٹھالیتی ہے، چھوٹی بہن حمیدہ شرارتی انداز میں کہتی ہے ''لاق میں دھودوں بی آیا'' کبریٰ مارے شرم کے سر جھکا کر'' نہیں'' حمیدہ چھٹرتی رہی ، بی امال مُسکراتی رہیں اور کریپ کے دو پٹے میں لیا ٹائتی رہیں۔

بی آپاتوبس جادو کی مشین کی طرح راحت کے لیے پراٹھے لتی ہے، دودھاوٹاتی ہے اِس کابس چلے تو ہاتھوں کی چربی نِکال کر پراٹھوں میں بھردے۔اور کیوں نہ بھرے۔آخروہ ایک دِن اُس کا اپناہوجائے گا۔ پھل دینے والے پودے کوکون نہیں سینچنا؟

خصوصاً عورتوں میں بیر منفی خصوصیات تقریباً ہر معاشرے میں رہی ہیں خواہ وہ قدیم معاشرہ ہو یا دورِ حال کا، اِس طرح کے خیالات واحساسات اکثر نسوانی کر داروں میں پائے جاتے ہیں کہ جہاں جس گھر میں مردنہ ہوں وہاں غیر مرد کار ہنا تو دُور کی بات ہے اگر کوئی غیر مرد کسی عورت سے بات بھی کر بے تو درج بالا مُحلے درست ہیں۔

بہرال بی آپاراحت کے کمرے کواپنی پلکوں سے صاف کرتیں ، کپڑوں کے بیار سے تہہ کرتیں ، اِن کے موزے دھوتیں۔غرض کی خاطر تواضع کرنے کے باوجود معاملہ چاروں کونے چوکس نہیں بیٹھر ہاہے ،راحت شنج انڈے ڈٹ کر کھا تا اور شام کو کوفتے ہڑپ کرکے چپ چاپ سوجا تا ۔ بے شک مردوں کے مقابلے عور توں میں ہمدردی کا جوجذبہ ہوتا ہے اُس کی دادد بنی پڑے گی لیکن یہاں معاملہ اُلٹا ہی ہے کہ عور تیں جو بھی کام کرتی ہیں شائید اُس میں کہیں خور غرضی ضرور چھپی ہوتی ہے۔

'' ''میرے تن بدن میں آگ لگ گئی۔ ہم سوکھی روٹی کھا کے اِسے ہاتھی کی خوراک دیں۔''

راحت کبری کی چھوٹی بہن ممیدہ کی طرف اِت مائل ہیں کہ کھانا کھاتے وقت اُسے کبھی نمک کے بہانے ، بھی پانی کے حیلے سے بُلاتے ہیں اور بات بے بات چھٹرتے ہیں، بی آ پا کو تو چو لھے کے کام سے فُر ست ہی نہیں اور بی اماں چوتھی کے جوڑے سیا کرتیں، راحت نے مجھے پھریاد کیا تو بی آ پانے کٹی ہوئی مُرغی کی طرح پیٹ کرجود یکھا تو مجھے جانا ہی

ریا۔ حمیدہ'' آپ پہم سے خفا ہو گئیں؟''''راحت نے پان کا کٹورا لے کرمیری کلائی کیڑلی اور میں اپناہاتھ پُھڑ اکر بھاگی۔'' درج بالا إقتباس میں سنگار کی جن اشیا کا ذِکر آیا ہے وہ ہندوستان میں قدیم دور سے رائج ہیں ، ہندوعورتوں کی طرح مُسلم عورتیں بھی آرائش وزیبائش کی شوقین تھیں وہ اپنے ہاتھوں اور پیروں میں مہندی ، کپڑوں پر عطر کا چھڑ کا ق<sup>ی</sup> کرتی ہیں اور پان کا رواج مہمان نوازی کے علاوہ عورتوں میں بھی لبوں کوئر خ کرنے کی غرض سے عام تھالیکن کبریٰ کی بیہ خواہشات ادھوری رہ جاتی ہیں اِس لیے کی راحت اشاروں کنایوں کے باوجود بھی نہ تو خود منہہ سے گھھ بولے اور نہ ہی اُن کے گھرسے کوئی پیغام آیا۔

بالآخر کبری لجائی شرمائی مجھروں والی کوٹھری میں اُپنے خون کی آخری بوندیں چوسانے کوجا بلیٹھی اور دو جارب سکیاں بھر کروہ گل ہوگئی۔

بی اماں اپنی چوکی پر بیٹھ کر چوتھی کے جوڑے میں آخری ٹائے لگاتی رہیں وہاں راحت مہمان نوازی کا شکریہ ادا کرتا ہوا صبح کی گاڑی سے روانہ ہوا۔ گویا اِس کی شادی کی تاریخ طے ہو گھی تھی۔

یہاں سہ دری میں صاف تھری جازم بچھائی گئی اور محلے کی بہو بیٹیاں میناوّں کی طرح چہائی گئی اور محلے کی بہو بیٹیاں میناوّں کی طرح چہائی گئیں، بی اماں نے آخری ٹائکہ بھر کے ڈوراتو ڑلیا، جیسے انھیں آج یقین ہو گیا کہ اِن کی کبریٰ کا سواجوڑا بن کرتیار ہو گیا ہواورا بھی شہنائیاں نئے اُٹھیں گی۔

'' چوتھی کا جوڑا''جِسے بی امال نے کبریٰ کی شادی کے لیے نہ جانے کتنی محنت ولگن سے تیار کیا تھا آخر کاروہی جوڑا اُسے کفن کی جگہ نصیب ہوا۔

### ا فسانهٔ ' بھولا'' میں کر داروں کا نفسیاتی مطالعہ

جوگیندرسنگھ پی۔انچ۔ڈی۔۔۔ریسرچ اسکالر شعبۂ اُردو۔۔۔۔جموّں یو نیورسٹی

بیدی نے ایک جگہ لکھا ہے۔

'' پہلے میں بہت بے ضردقسم کی کہانیاں لِکھا کرتاتھا، نادر، جن کاتعلق سطح محض سطح سے تھا۔ اب جب کے میں نے اِنسان کے تحت الشعور میں جانے کی کوشیش کی ہے تو پہلے ہی نقادوں نے کہنا شروع کر دیا ہے کہ مُم چنس پر لِکھنے لگے ہو۔ میں چنس پر لِکھنا بھی ہوں توایک ذمے داری کے احساس کے ساتھ ایسے ہی اِرتعاش پیدا کرنے یام لغش ہونے کے لینہیں۔''

گویا بیری نے اپنی افسانہ نگاری میں إنسان کے تحت الشعور میں جانے کی کوشیش کی ہے۔ بیری کے اہم اور معنی خیز افسانوں کی فہرست میں '' بھولا'' '' گرم کوٹ'' 'گرم کوٹ''' گرم کوٹ ''' گام اور نور نا ایک سگریٹ 'شامل ہیں۔ إن افسانوں میں بیری اِنسانی نفسیات کو بیان کرنے میں کامیاب نظر آتے ہیں۔ بیری کی فنکارانہ مہارت کا اندازہ اُس وقت ہوتا ہے جب وہ افسانہ '' بھولا'' میں ایک نیچ کی نفسیات کامیابی سے بیان کرتے ہیں۔ وہ حقیقت میں ہی بھولا ہے جبرات کو بھولا ایپ فسیات کامیابی سے بیان کرتے ہیں۔ وہ حقیقت میں ہی بھولا ہے جبرات کو بھولا ایپ ماموں کی کوئی خبر نہیں ہوتی تو بھولا اُداس ہوتا ہے اور اپنی ماموں کی کوئی خبر نہیں ہوتی تو بھولا اُداس ہوتا ہے اور اپنی ماروں کی ماروں اب تک کیوں نہیں آئے اور جب اُس کی ماں اور

دادا جی سوجاتے ہیں تو وہ چراغ لے کے جنگل میں ن، کل جاتا ہے۔ وہ اپنے من میں سوچتا ہے کہ شاکداُ س کے ماموں راستہ بھول گئے ہوں گاور اِس لیے کے جب بھولا کے دادا جی کام سے تھک کر گھر آئے تھا در بھولا نے اُن سے کہانی سُنا نے کی ضِد کی تھی تو بھولا کے دادا جی نے یہ کہہ کرٹالنے کی کوشیش کی دِن کے وقت کہانی سُنانے سے اِنسان اپنا راستہ بھول؛ جاتا ہے بھولا نے اپنے دادا جی دادا جی سے دِن کو کہانی سُنی تھیا ور جب اُس کے ماموں وقت پر گھر نہیں آتے تو بھولا نے سوچا کہ وہ راستہ بھول گئے ہوں گے۔

'' میں نے بھولا کوٹا کتے ہوئے کہا دِن کوکہانی سُنانے سے مُسافر راستہ بھول جاتے ہیں۔اب کوئی مُسافر راستہ بھول بیٹھے تو اِس کے مُم ذ مدوار ہو۔''

افسانہ '' بھولا'' کا دُوسرا کر دار' مایا'' بیدی نے عورت کے کر دار میں' مایا'' کو اِس طرح پیش کیا ہے گویا وہ ایک عورت ہی نہیں بلکہ ایک بہن، ایک ماں، ایک بیوی، ایک بیٹی اور ایک بہوگی جی خصوصیات رکھتی ہے۔ چونکہ کہ' مایا'' ایک بیواعورت ہے اُس کا خاوند مر پُرکا ہے مایا کا لڑکا'' بھولا' ہے اور اِس کے علاوہ اُس کے سُسر مایا اِن دونوں کو د کی کرجیتی ہے۔ سماج میں اُس کوہ ہُر تنہ نہیں مِلتا جِس کی وہ حق دار ہے اور یوں بی سماج میں اپنے آپ کوڈھال لیتی ہے اور زِندگی بسر کرتی ہے۔ دراکھی کے دِن جب اُس کا بھائی وقت پر گھر نہیں آئے وہ اُس کو سمجھاتی ہوتی ہولا اپنی ماں کو بار بار پُو چھتا ہے کہ ماموں اب تک کیوں نہیں آئے وہ اُس کو سمجھاتی ہے لیکن وہ وِل بی دِل میں خود پر بیثان ہوتی ہے کہ اُس کا بھائی وقت پر کیوں نہیں آیا حالا نکہ بہن بھائی کے گھر میں راکھی باند ھنے جاتی ہے لیکن مایا کا بھائی اپنی بہن کے گھر خود راکھی بندھوانے جاتا ہے۔ جب رات کو بھولا اچا تک گھر سے خا نب ہوجا تا ہے تو بھولا کی ماں مایا بندھوانے جاتا ہے۔ جب رات کو بھولا اچا تک گھر سے خا نب ہوجا تا ہے تو بھولا کی ماں مایا اُس وقت نہیں ہوا ہوگا جب اُس کے خاوند کی موت ہوئی تھی۔ اُس ماں کے جذبات کیسے اُس وقت نہیں ہوا ہوگا جب اُس کے خاوند کی موت ہوئی تھی۔ اُس ماں کے جذبات کیسے ہوں گے جِس کا بیٹاغم ہوگیا ہواس کا انداز ہ اِس امر سے ہوتا ہے۔

''اِس کا کلیجہ جس طرح شق ہوا یہ کوئی اِس سے پُو چھا پناسُہا گ لُٹنے پر اِس نے اِسنے بالنہیں نو ہے تھے چتنے کہ اِس وقت نو ہے۔'' حقیقت ہے کہ جب کسی بیوا کا بیٹا جس کود کھے کروہ جیتی ہے اچا نک غائب ہوجائے تو اُس کے دِل برکیا اثریڑ تاہے وہ یہی ہوسکتا ہے۔

'' ایا بے ہوش ہوگئ تھی اِس کے ہاتھ اندر کی طرف مُڑ گئے تھے نسیں کھنچیں ہوئی اور آنکھیں پھر ائی ہوئی تھیں۔''

مایا کے کر دار میں ہمدردی کوٹ کوٹ کر جری ہے جب اُس کا بھائی راکھی بندھوانے کے لیے آتا ہے تو اُس کی بہن مایا اپنے بھائی کے لیے مکھن جمع کر کے رکھتی ہے، حالانکہ ہوتا ہیہ کہ جب بہن اپنے بھائی راکھی باندھتی ہے تو اُس کے بدلے میں گچھ اُمیدرکھتی ہے۔

'' پھر آس نے پاق بھر مکھن نکالا اور اِسے کوزے میں ڈال کر کنویں کے صاف پانی سے چھاچھ کیکھٹاس کو دھوڈ الا۔اب مایا نے اپنے بھائی کے لیے سیر کے قریب مکھن تیار کرلیا۔''

دادکا کر دارافسانہ ' بھولا' میں اِس طرح کا کر دار ہے کہ جب کسی باپ کا جوان بیٹا اِس جہاں سے رُخصت ہوجا تا ہے تو اُس کے دِل پر کیا بیتی ہے یہ وہی اِنسان اندازہ لگا سکتا ہے جو اِن حالات سے گذرا ہو۔ اگر اِس کے مرے ہوئے بیٹے کی کوئی اولا د ہوتو وہ دادا کے جینے کا سہارا ہوتا ہے جس طرح بھولا اپنے دادا جی کے آنکھ کا تارا ہے اور چتنا اخلاق، ہمدردی ایک باپ کو اپنے بیٹے سے ہوتی ہے اُس سے کہیں زیادہ ہمدردی اپنے پوتے سے ہوتی ہے اُس سے کہیں زیادہ ہمدردی اپنے پوتے سے ہوتی ہے۔ اور قی ہے اور اپنی بہوکی دیکھ بھال کرتا ہے، ہوتی ہے۔ بوڑھا گھر میں ایک مرد ہے جو اپنے پوتے اور اپنی بہوکی دیکھ بھال کرتا ہے، کیوں کے اُس کا لڑکا مر چُکا ہے اور گھر کی پُوری ذمہ داری اِس کے کندھوں پر ہے۔ جب کیوں کے اُس کا لڑکا مر چُکا ہے اور گھر کی پُوری ذمہ داری اِس کے کندھوں پر ہے۔ جب اُس کی بہونہ ہی جان ہی نِکل جاتی ہے، جب بھولا اپنے دادا کی گود میں بیٹھتا ہے تو اور بھولا کے لیے اُس کی جان ہی نِکل جاتی ہیں۔ بوڑھے کی کمی کمی کی کی کی میں داڑھی ہے، اور جب بوڑھے کو سارے جہاں کی خوشیاں مِل جاتی ہیں۔ بوڑھے کی کمی کمی کمی داڑھی ہے، اور جب

مجولا کا دادا بھولا کا پُو مہ چاہتا ہے تو بھولا اُس کو اِ نکارکر تا ہے، لیکن بھولا کا دادا پھر بھی اُس کو چوم لیتا ہے بعنی وہ اُسے بہت پیار کرتا ہے۔

''اگر چہ بھولا میری لمبی اور گھنی داڑھی سے گھبرا تا ہے اور مُجھے مُنہہ پُو منے کی اجازت نہ دیتا تھا تا ہم میں نے زبر دستی اُس کے سُرخ گالوں پرمہر شب کردی۔''

بھولا ہمیشہ اپنے داداجی سے ضِد کرتا کے مجھے کہانی سُنا دو، بوڑ ھاتھکا ہونے کے باوجود وہ بھولا کہ ہن پہند کہانی اُسے سُنا دیتا، وہ بھولا کو کہانی سُنا تا۔اور بوڑ ھا بھی بھی بھی ہفت بھولا کی من پہند کہانی اُسے سُنا دیتا، اور بوڑ ھا اِس قدر بھولا سے پیار کرتا کہ اُس کو یہ بھی گوارہ نہیں کہ میں تمہارا بھولا نہیں میں ماں کا بھولا ہوں۔اور جب وہ روٹھ جا تا تو بوڑ ھا اُس کومنانے کی کوشیش کرتا۔

'' میں نے بھولا کو مٹھائی کے لا کچ سے منالیا اور چندہی کمہات میں بھولا دادا جی کا بن گیا اور میری گود میں آ گیا اور اپنی ٹائگوں کے گر دمیری جسم سے لیٹے ہوئے کمبل کو لیٹنے لگا۔''

گخصر یہ کہ راجندر سنگھ بیدی نے اپنے افسانہ ' بھولا' میں کر داروں کی نفسیات کو اِس طرح پیش کیا ہے، کہ جیسا کام ویسانام اُنہوں نے ایک سید ھے سادے، بھولے اور معصوم بچے کی خواہشات اور جذبات کو بڑی ہے باقی سے بیان کیا ہے۔ ساتھ میں ایک بوڑھے اِنسان کی کہانی جواپنے بیٹے کو کھو بیٹھا ہے اور اپنے پوتے اور بہو کے سہارے زِندگی کے آخری دِن کا ٹا ہے۔ اور' مایا' یے کہ کر دار میں وہ بھی عور تیں نمودار ہوتی ہیں چاہے وہ بہن ہو، مال ہو، بہو ہو، بیوی ہویا پھر بیٹی ہوتمام خوبیاں رکھتی ہے، اکثر حقیقی زِندگی میں ایسا ہی ہوتا ہے جیسا کہ بیدی نے اِس افسانے میں بیان کیا ہے گویا پُورے معاشرے کی بھر پُور عکاسی کی ہے۔ اِس چیز سے اندازہ ہوتا ہے کی بیدی کِنتے بڑے فذکار شے اور کر دار نگاری میں اُنہیں مہارت حاصل تھی۔

# افسانہ 'سرٹ جارہی ہے' کا تقیدی جائزہ مرگیل

ریسرچاسکالر،شعبهٔ اُردو یونیورشی آف جموں

وختی سعید نے اُردوادب میں ایک علامتی افسانہ نگار کی حثیت سے مقام پیدا کیا ہے۔
ان کے افسانے اصل زندگی سے قریب ہیں۔ ان کے افسانوں میں نہ جدیدیت والی تجریدیت ہا اور نہ لا یعنیت ، بلکہ ان کی علامتی کہانیوں میں چلتے پھر تے ، جانے پہچانے ہم جیسے ہی کردار بھی نظر آتے ہیں۔ وختی سعید نے انسان کی پیچید گیوں، گھٹن، خوف، دہشت اور ذبنی انتشار کو اپنا موضوع بنایا ہے۔ محمود ملک اس سلسلے میں رقم طراز ہیں۔
''وختی سعید نے موجودہ دور میں فرد کی زندگی کی پیچید گیوں اور
اس کے ذبنی انتشار کو اپنا موضوع بنایا ہے۔ جس کے اظہار میں وہ
سنگلاخ راستوں سے کامیاب گزرتے ہیں۔ تقریباً سبھی کہانیاں
بیانیہ کے بجائے تمثیلی اور علامتی پیرائی اظہار اختیار کئے ہوئے
ہیں۔'،

دوسری طرف پاکستان کے مشہورادیب راشدامجدان کی کہانیوں کے فن پر لکھتے ہیں۔
''علامت نگاری جیسے مشکل فن پر ہاتھ ڈالنا بھی ہرکسی کے بس کی
بات نہیں۔وحشی سعیدافسانے تراشنے کافن جانتے ہیں بلکہ اُردوز بان
پر بھی عبور رکھتے ہیں۔ان کے مکالمے نہ صرف جاندار بلکہ پڑھنے
والے کے ذہن میں اتر جانے والے ہیں.....'م

افسانہ ''سڑک جارہی ہے' وحشی سعید کے مشہور افسانوی مجموعہ ''سڑک جارہی ہے'
میں شامل ایک فنی لحاظ سے بہترین افسانہ ہے۔ بیافسانوی مجموعہ پرلیں کلب سرینگر کے
زیر اہتمام ۱۰۲ء میں منظرِ عام پر آیا۔ اس مجموعے میں کل تیس (۳۰) افسانے شامل ہیں۔
اس مجموعے میں پہلے افسانے ''سائے کی تلاش' سے لے کر آخری افسانے ''سڑک جارہی
ہے' تک ہمیں افسانہ نگار زندگی کے مختلف حقائق سے پردہ اُٹھاتے ہوئے نظر آتے ہیں۔
بیافسانہ انسانی زندگی کے ہر اس حادثے کی عکاسی کرتے ہیں جو آئے دن ہمارے
گردونواح میں پیش آتے ہیں۔ ان کی کہانیاں دراصل مجبور انسانوں کی کہانیاں ہیں جو
زندگی سے اس قدر بے زار ہیں کہ زندہ ہو کر بھی خود کومردہ محسوں کرتے ہیں۔

وختی سعید کا افسانہ''سڑک جارہی ہے''ان کے افسانوی مجموعے''سڑک جارہی ہے'' کا ماحاصل ہے۔ان کا بیافسانہ اپنی معنویت خطابیہ حسن اور دلکشی کے لحاظ سے قابلِ قدر ہے۔اس افسانے پر بہت کچھ لکھنے کی گنجائش ہے جب کہ اس پر بہت کچھ لکھا گیا ہے۔ جہاں اس افسانے کی تعریف ہوئی وہاں اس پر تنقید بھی کی گئی۔

اس افسائے میں عشق بھی ہے اور عیاشی بھی۔عام آدمی کی زندگی کی تصویر بھی ،نو جوان طوا نف کے پہلو بہ پہلو بوڑھی طوا نف اور اس کی فکر بھی اور مال وزر کے بل بوتے پرشادی کرنے والا مرد بھی اس افسانے میں شامل ہیں۔ بیسب زمانے کے نشیب وفر از اور رنگ و روپ ہیں جو وقاً فو قاً رونما ہوتے رہتے ہیں۔

اگرید کہا جائے تو بے جانہ ہوگا کہ اس افسانے میں ایک دُنیا آباد ہے اور بیسب ان

کے مطالعے اور مشاہد کی وسعت اور فنِ افسانہ نگاری پر قدرت رکھنے کی وجہ سے ممکن ہوا ہے تو بے جانہ ہوگا۔ یہی وجہ ہے کہ اس افسانے کو پڑھتے ہوئے قاری کو اکتا ہے محسوس نہیں ہوتی بلکہ پورے افسانے میں مجسس کی کیفیت طاری رہتی ہے۔

''سڑک جارہی ہے'' ظاہری طور پرایک سادہ سانام ہے لیکن دراصل بیا یک استعارہ ہے۔''سڑک جارہی ہے'' کا مطلب ہے کہ زمانہ گزرر ہاہے حالات بدل رہے ہیں، ماحول تبدیل ہور ہا ہے۔ سڑک سے مراد زمانہ ہے اور افسانے میں تارکول کی نئی سڑک کے بننے کا ذکر کیا ہے۔ اس سڑک پر چلنے والے نیک بھی ہیں اور بد بھی۔ اس طرح اس افسانے میں شامل کر دار بھی اچھائی اور بُر ائی کا مجموعہ ہیں۔

وشق سعید کا بیاف کرتا ہے تو ایک لا چاراور مجبور طوائف کی کہانی بیان کرتا ہے تو دوسری طرف معاشرے میں ایسی معصوم لڑکیوں کے ساتھ ہونے والے ظلم وستم کو بھی بیان کرتا ہے۔ جن کی زندگی کا فیصلہ گھر کے بزرگ سی مجبوری کی صورت میں کرتے ہیں اور ان کی شادی اپنی مجبوری یا دولت کی لا کی میں کسی بوڑھے کے ساتھ کر دیتے ہیں۔ عمر رسیدہ لوگ جونو جوان لڑکیوں سے شادی کرتے ہیں وہ ان جواں سال لڑکیوں کی خواہشات کو پورا نہیں کریاتے ہیں۔ اس طرح میاں بیوی کے پاک رشتے کی دھجیاں اُڑتی ہیں۔ عمر رسیدہ خاوند ہسپتال کے بیڈ پر ہوتا ہے اور جواں سال بیوی کسی غیر کی باہوں میں انگرائیاں لے رہی ہوتی ہے۔ اس طرح معاشرے میں برائیاں جنم لیتی ہیں۔

افسانہ 'سڑک جارہی ہے' واقعی ایک ایساافسانہ ہے جو وشقی سعید کوایک اہم افسانہ نگار کی حثیت سے نمایاں کرتی ہے۔ جب بھی ہمارے ساج میں عورت کا استحصال ہوگا ایس کہ انیاں جنم لیتی رہیں گی۔ زبان وہیان کے اعتبار سے یہ کہانی نہایت ہی عمدہ ہے۔ پلاٹ اور کردار نگاری کے لحاظ سے بھی یہ ایک اچھاافسانہ ہے۔ اس افسانے کی کہانی اور کردار قاری کو دیرتک یا در ہتے ہیں۔

بانکے لال کی بیٹی نینا جوانی چڑھتے ہی سولہ سال کی عمر میں موہن کی ہوں کا شکار بنتی

موہن کا باب سور داس اس رشتے سے انکار کر دیتا ہے۔ وہ بائے لال کو کہتا ہے کہتم اور تمہاری بیوی چاند بائی پہلے ہے ہی معاشرے میں بُری نظر سے دیکھے جاتے ہوتہ ہاری بیٹی بھی اچھے حال چلن کی مالک نہیں ہے ۔ تمہیں اپنے زمرے کے لوگوں میں رشتہ ڈھونڈ نا چاہیے۔ بانکے لال نے جھولی پھیلائی ، آنسو بہائے مگرسب بے کار،سور داس پرایک بیٹی کے مجبور باپ کی آہ وزاری کا کوئی اثر نہ ہوا۔ بائے لال اس صدمے سے باہر نہ نکل سکا اوراس کی اسی غم میں موت ہوگئی۔ جاند بائی نے اپنی جوانی میں بڑے رنگین دن گزارے تھ شاید بیاس کی سزاتھی۔اب اس کے سریر خاوند کا سامی بھی نہ تھااوراسے اپنی بیٹی نینا کے ہاتھ پیلے کرنے تھے۔ جاند ہائی اس خیال میں تھی کہا گرموہن نے بےوفائی کی ہے تو بھی ا یک نہایک دن اس کی بیٹی دلہن ضرور بن جائے گی ۔آ خروہ دن بھی آ گیا۔موسیٰ محلے کی اس پُخنۃ سڑک کے کنارے جہاں وہ خونی بنگلے میں رہ رہی تھی۔اس کا گھر یعنی خونی بنگلہ جو مغلوں کے دور سے لے کرانگریز وں کے دور تک کی ایک منفر د تاریخ کا حامل تھا۔جس میں ہر دور میں عیش وعشرت کا ماحول ہوا کرتا تھا۔مغلوں کے ملازم سے لے کر گاؤں کے امراء اور جا گیرداروں کے لیے بیہ بنگله ایک کوٹھے سے کم نہیں تھااور جہاں پریپلوگ اپنے جسم کی گرمی کوٹھنڈا کیا کرتے تھے اور آج اسی بنگلے میں ایک طوا ئف جس کی زندگی ہے گئی کہانیاں وابسة ہیں۔اپنی بٹی کے ہاتھ پہلے کرنے کے لیے ایک ایسے شخص کے انتظار میں تھی جواس کی بٹی کوزندگی کا ہرسکھ دے سکے۔ایک دن ایک امیر گھر کا رشتہ اُسےمل گیا۔لیکن وہ رشتہ کسی جوان کانہیں بلکہ ایک عمر رسیدہ شخص کا تھا جس کی پہلی بیوی مرچکی تھی ۔مجبوراً جاند مائی کوا پنا ماضی یا د کرتے ہوئے اپنی بیٹی اس کے حوالے کرنی پڑی۔ نینا نے بھی بے بسی کی حالت میں شادی کے لیے اقرار کر لیا۔ شادی کے بعد نینا کو احساس ہوا کہ ہری لال تو صرف ٹھنڈے گوشت کا ٹکڑا ہے۔ مردانگی نام کی چیز تو ہری لال میں تھی ہی نہیں۔ " برى لال نے اپنى نئى دلهن كا گھونكٹ أٹھا يا پھراييز بوسيده

ہونٹ اس کے سُر خ د کہتے ہوئے ہونٹوں سے ملا دیئے۔اس کے ہونٹ اس کے سُر خ د کہتے ہوئے ہونٹوں سے ملا دیئے۔اس کے ہونٹ مل گئے ۔ دلہن اس کے بوڑھے سینے سے چیک جانا چا ہتی تھی مگر وہ نو کیلی مڈیاں اس کے زم نرم گوشت کرمسلتی تھیں۔ جب تین گھنٹے بیت گئے تو اس کومعلوم ہوا کہ وہاں صرف جذبات سے مُل نہیں ، تب وہ رات کے آخری پہر باز و پھیلائے ہوئے خدا کو کو سنے گئی۔' می

بوڑھا ہری لال باپ بننے کے قابل تو نہ تھا مگراس کے باوجود بھی نینا نے ایک بیٹے کوجنم دیا۔ اس بیٹے کا نام ہری لال نے برج رکھا۔ برج جب جوان ہوا تو اس نے رشتوں کے احترام کو بالائے طاق رکھ دیا۔ برج نے اپنی مال نینا ہے ہی غلط تعلقات قائم کر لیے۔ ہری لال نے جب برج اور نینا کو قابلِ اعتراض حالت میں دیکھا تو اس نے گھر چھوڑ دیا اور بھیک ما نگ کر پیٹ کی آگ ٹھٹڈی کرنے لگا۔ نینا اور برج نے بھی گھر چھوڑ دیا اور وہ خونی بھیک ما نگ کر پیٹ کی آگ ٹھٹڈی کرنے کے لئے نکل پڑے۔ جب وہ موئی محلے کے پختہ سڑک پر پہنچ تو بنگلے میں مستقل طور پر رہنے کے لئے نکل پڑے۔ جب وہ موئی محلے کے پختہ سڑک پر پہنچ تو انھوں نے ایک بھی کا ری کو دیکھا اور اس کی تھیلی پر بیس رو بے کا نوٹ رکھ دیا۔ بھکاری نے دُعا دی' بھگوان تمہاری جوڑی کو سلامت رکھ'۔ دراصل ہو بھیکا ری ہری لال ہی تھا۔ جب ہری لال نے انہیں خور سے دیکھا تو اس کے پاؤں تلے سے زمین کھسک گئی۔

الغرض وختی سعید کی بیکہانی انسانی قدروں کے زوال،خونی رشتوں کی پامالی،انسان کی مجبوری ،معاشی بدحالی اور اخلاقی گراوٹ کے گردونواح میں گھوتی ہے۔ اس کہانی کا ماحاصل میہ ہے کہ جب انسان بُرائی میں ملوث ہو جاتا ہے تو اس سے نکلنا مشکل ہو جاتا ہے۔اورز تا ایک ایسی بیماری ہے جس کے اثر ات آنے والی نسلوں پر بھی پڑتے ہیں۔

### غالب كى ترقى يېندى

وَّ الْكُمْ مُحْدَا صَفْ مَلْكُ لَيْكَيْ 9906947789 Dr Mohammad Asif Malik Alimi VPO Darhal Malikan, Distt Ranjouri,185135 M.No 9906947789,9858793951 E.mail.ID asaf.alimi@gmail.com

رقی پہندی، ترقی پہندیا ترقی پہند ایر تی پہند دیت بیا صطلاحیں اپنے مخصوص معنی میں ترقی پہند تحریک کے لیے برقی جاتی ہیں۔ لغوی اعتبار سے اگر غالب کی ترقی پہندی سے مرادروشن خیالی، جدت پہندی ہے، تو اس میں غالب ہی کیوں بلکہ ہر برٹافن کارروشن خیال، جدت طراز اور جدت پہند ہوتا ہے! ہاں بیا کے حقیقت ہے کہ جس کلا سیکی عہد میں غالب شعری دم جررہ ہے تھے اس میں فرسودہ مضامین و خیالات، حسن وعشق کا افلاطونی تصوریا تصوفانہ معیارتھا۔ عاشق کے یہال خود داری کا فقدان تھا، جذبات کی فراوانی اور ذہن وفکر کی معیارتھا۔ عاشق کے یہال خود داری کا فقدان تھا، جذبات کی فراوانی اور ذہن وفکر کی درکھا، سمجھا اور اس کو شعریات، تصورات اور روایات کو غالب نے ایک نے زاویے سے محبت کے گرسٹیا نہ شکم میں آب و دانا، انسانی زندگی کی ضرویات، انسانی اقدار، خوداری، عظمت انسانی، حقوق انسانی اور انانیت یا نرگسیت کے مادے کو شعر میں شامل کر کے عظمت انسانی، حقوق انسانی اور انانیت یا نرگسیت کے مادے کو شعر میں شامل کر کے عظمت انسانی، حقوق انسانی اور انانیت یا نرگسیت کے مادے کو شعر میں شامل کر کے عظمت انسانی، حقوق انسانی علاصہ کا گنات کا محور بنایا۔ تقریباً غالب کا ہرقاری یا غالب شناس امر پر شفق نظر آتا ہے کہ غالب اپنے زمانے کے بعد کا شاعر ہے بلکہ بعض کے یہاں تو غالب اپنی صدی سے اگی صدی کے الفراد وکیم شاعر ہے۔ اس طرح غالب کی غیر شعوری غالب اپنی صدی سے اگی صدی کے دانشور اور حکیم شاعر ہے۔ اس طرح غالب کی غیر شعوری غالب ایکی صدی سے اگی صدی کے دانشور اور حکیم شاعر ہے۔ اس طرح غالب کی غیر شعوری

ترقی پیندی یا غالب کے یہاں وہ ترقی پیندی جو غالب کے بعد ترقی پذیر ہوئی وہ بعض صورتوں میں اپنی اصل کی حیثیت سے غالب کے یہاں دیکھی جاسکتی ہے۔

غالب سی ایک رجان یا نظریہ کے شاعر نہیں اور کوئی بھی بڑا فن کارکسی ایک نظر ہے کی ترسیل کے ساتھ بندھا نہیں رہ سکتا بلکہ وہ زندگی کے نت نے نشیب و فراز اور پیچید گیوں کو مختلف رگوں میں الگ الگ جہوں سے دیکھتا ہے۔ غالب کے یہاں بھی زندگی کے ایک سے زیادہ رنگ نظر آتے ہیں۔ وہ زندگی کو ہر آن پہلے سے بہتر بنانے کے خواہش مند ہیں'' ہزاروں خواہش یہ ہر خواہش پہ دم نکلئ'۔ غالب کے عفوانِ شباب میں رومانیت کا زور ہے۔ وہی رومانیت ، انانیت یا نرگسیت میں بدل کر غالب کی انفرادیت کو قائم کرتی ہے۔ یہیں سے غالب قدامت پسندی اور رجعت پرسی سے جدیدیت ، روشن خیالی یا ترقی پسندی کی اور ترجعت پرسی سے جدیدیت ، روشن خیالی یا ترقی پسندی کی اور ترقی کرجاتے ہیں۔

غالب دراصل ایک شعری قافلے کے خاتم اور دوسر نے قافلے کے روح روال ہیں۔ وہ جذبات کے بند نہیں بلکہ مفکر حیات بھی ہیں۔ غالب جہاں قدیم رسومیات وروایات کی جدید راہیں دریافت کر کے انہیں ہموار بھی کرتے ہیں، یہی وجہ ہے کہ انہیں اپنے عہد میں سمجھنے والے لوگ بہت تھوڑ ہے تھے، اُن کی شاعری فوری ابیل نہیں کرتی بلکہ ذہن مانگتی ہے۔ غالب قدیم وجدید کا حسین سلمی معیار ہے وہ قدیم تصورات کو جدید مکتوں اور جدید روئیوں کے ساتھ برتے ہیں۔ جہاں وہ روایات کا لحاظ کرتے ہیں وہ ہیں وہ زہنی آزادی، رسوم وقیود سے بالاتر ہوکرا شہپ فکرکو بلگام چھوڑ کر کسی ایک نظر ہے کے ڈھونے کے بجائے آزاد روئیوں کو حکمتوں کے ساتھ آگے بڑھاتے کسی ایک نظر ہے کے ڈھونے کے بجائے آزاد روئیوں کو حکمتوں کے ساتھ آگے بڑھاتے ایس کسی ایک نظر ہے کے ڈھونے کے بجائے آزاد روئیوں کو حکمتوں کے ساتھ آگے بڑھاتے ایس کسی کی کریوں میں طواف کرتے رہناان کی کسرشان ہے۔ غالب اور دشاعری کو داخلی گھٹن اور ما یوسیت سے نکال کر خارجی امکانات سے سامنا کراتے ہیں۔ محتر مآل احمد سرور نے درست ہی کہا تھا کہ:

'' غالب کی رومانیت انہیں ایک ذہنی آ زادی ،روسم وقیود کی قید

تہذیب کا ایک عطیہ تھی۔اس نے غالب کوایک''انا'' کی پرستش پر آ مادہ کیا۔ رومانیت کےسہارے وہ انفرادیت کی طرف گئے۔اس انانیت اورانفرادیت نے کھی ان کا ساتھ نہ چیوڑا۔مگر رفتہ رفتہ یہ مہذب،شائستہ اورایک تہذیی اور تدنی مزاج پیدا کرنے میں کامیاب ہوئی۔ بدانقلاب ان کے کلکتہ کے سفر سے آیا''۔(۱)

غالب کی ترقی پیندی کی تلاش ہے قبل ہم ادب کو مجھ لیتے ہیں۔ادب کہتے ہیں'' ایسی تحریر کوجس میں روز مرہ کے خیالات سے بہتر خیالات اور روز مرہ کی زبان سے بہتر زبان کا اظہار ہوتا ہے''۔ادب کی تعریف ووضاحت سے ہی بیم فہوم ہور ہاہے کہ حسنِ بیان اور حسنِ خیال دونوں اعتبار سے جس تحریر میں ترقی اور جدت پیدا ہواسی کوشیح معنوں میں تخلیقی ادب کہتے ہیں۔ادب کی اس خصوصیت کے تحت ہم اگر غالب کے کلام پرنظر ڈالتے ہیں تو غالب کا بورا کلام اس معیار بر کھر ااتر تاہے جولسانیاتی اعتبار سے جہاں جدت طراز ہے تو وہن تو فکری اعتبار سے بھی ترقی پذیراور ہر دور کے لیے روشن خیال ہے۔اس طرح سے غالب کی ترقی پیندی کے رجحانات کی راہیں ہموار ہوتی چلی جاتی ہیں۔

اصطلاحی معنوں میں ترقی پیندی کی ایک خصوصیت'' خار جیت' ہے۔ خار جیت سے مراد مارکسی نظریہ کےمطابق معنی الگ ہیں یعنی ادب کا فروغ مادہ کے تحت عمل میں آئے ، یہ لفظ دیگر'ادب براے ساج' ہومز دوروں کا نقیب اور جانب دار ہو، ڈاکٹر سیلم اختر کےلفظوں ، میں اسے یوں سمجھا جاسکتا ہے:

> '' مادی حالات انسانی ذہن اور شعور پر اثر انداز ہوتے ہیں ۔ جواب میں انسان ردممل کا ظہار کرتے ہوئے یا توان حالات کی تنخیر کرتا ہے یا پھر مزاحمت (ورنہ مفاہمت) کی راہی تلاش کرتا ہے۔ اگرابیانه کریتو وه خودمسخر ہوجائے۔خارجی حالات انسانی شعورکو

متاثر کرتے ہیں اور پھر شعور اورانسانی ذہن ردعمل میں خارجی حالات پراثر انداز ہو کر انہیں بدلنے اور بہتر بنانے کی سعی کرتے ہیں''۔(۲)

ترقی پیند تحریک کا امتیازیہ ہے کہ اُس نے فردیافن کارکوداخلیت سے خارجیت کی طرف نکال کرعوامی اور غیرعوامی مسائل کے نئے درواکرنے کی کوشش کی ہے۔خارجیت کے اس مفہوم کوہم ادب کے مطابق دیکھتے ہیں کیوں کہ ہم اپنی ذات کے سواساری دنیا کودو پہلوؤں سے دیکھتے ہیں ایک خارجی حقیقت اور دوسرا داخلی کیفیت۔

خارجی حقیقت: ـ

"مادی اشیاء کا احساس خواہ وہ جاندار ہوں یا بے جان دراصل خارجی ہے اس لیے کہ ان کا وجود ہماری ذات سے علاحدہ ہے''۔(۳) داخلی کیفیت:۔

''اس خارجی حقیقت کا ہمارے ذہن پر جواثر پڑتا ہے وہ داخلی کیفیت کہلاتا ہے۔ مثلاً کسی دوست یا رشتہ دار کی بیاری یا موت اپنی حبکہ پرایک خارجی حقیقت ہے کیکن اس خارجی حقیقت سے ہم براہ راست اثر قبول کرتے ہیں''(م)

ان مادی اشیاسے ذہن و دل پر جواثرات مرتب ہوکر کیفیات تیار ہوتی ہیں۔ یہی داخلیت ہے۔اس معنی کی روسے ہمیں غالب کے یہاں خارجی حاد ثات اور تغیرات کا اثر داخلی جذبہ بن کر، غالب کی شعریات میں داخلی اور خارجی عناصر کے امتزاج کا احساس دلاتا ہے۔

غالب کی زندگی میں رونما ہونے والے واقعات، بدلتی تہذیبیں، ایک تہذیب کا زوال اور دوسری کاعروج ،محرومی اولا دکی گھٹن، انسانی قدروں کی پائمالی کا درد، کسان اور کمزور کی

د بیزلفظی پر دوں میں د بی ہوئی فریا دوآ ہ حقوقِ انسانی اور قدیم وجدید کی کشکش پیسب کچھ کلام غالب میں نظر آتا ہے۔ غالب کے یہاں زہبی ،ساجی ،اخلاقی رجعت برستی سے آزادی خیال اور آوارہ روی کی روش بھی نظر آتی ہے نقدیریر قانع ہو کر ہر آنے والے مصائب کے سہنے کے بحائے ،تشکیکی نظر اور اس کے حل کی تلاش بھی ملتی ہے۔ غالب جذبات سے نکل کرشعری روئیوں کوتر قی پیند ذہن دیتے ہیں۔غالب ہی نے سرسیداحمہ خان کوآئین اکبری کی تھیج پر مغربی نظام کی خوبیوں کی طرف متوجہ کیا تھا، غالب ہی تھے جنہوں نے میرمہدی مجروح کو تھمجھایا تھا کہ فقہ پڑھ کر کیا کرو گے منطق ، فلسفہ اور دوسر بے علوم کا مطالعہ کرو۔غالب کے یہاں ہمیں واقعات سے زیادہ فکری شہ یارے ملتے ہیں۔ شیر اُس دیوانے بن کے بچاہےمفکر اور ترقی پیند (روثن خیال) ذہن ملتا ہے۔عہد غالب کے شعری ساج میں ہی تو ذوق ،مومن ،ظفر اور شیفتہ جیسے شعراجی رہے تھے کیکن ان کے یہاں بہ جذبات وعقل کاحسین امتزاجی ماحول نظر نہیں آتا۔ جوہمیں غالب کے یہاں زندگی کی بصیرت، آگہی اورامکانی پہلونظر آتے ہیں وہ غیر غالب کے یہاں مفقود ہیں۔ غالب کی خارجت، ترقی پیندی اورمخصوص معنی میں ترقی پیندوں (ترقی پیندتح یک) کے یہاں خارجیت کا فرق بیہ ہے کہ غالب خارجی اشیا سے متاثر ہوکراس کوجذباتی وعقلی تج بات سے مہمیز کر کے غیر تبلیغی لفظیات واسلو بیات ،غزل کے رمز وعلامت میں داخلیت اورخار جیت کا ایباحسین امتزاج پیش کرتے ہیں کہ جس میں ہمیں ترقی پیندوں کے مسائل کا مادہ ، ادراک غالب میں موجود نظر آتا ہے جبکہ ترقی پیندوں کے پہال محض خارجیت کا پر چارتبلیغی اسلوبیات میں پھو ہڑین کی کرا ہیت کا احساس ہوتا ہے۔آل احمد سرور کے لفظوں میں ہم اول کہہ <del>سکتے</del> ہیں کہ:

''غالب انانیت اور انفرادیت کے سہارے سے وہ بلندی اور بعد تعلقی حاصل کرنے میں کامیاب ہوئے جس کی وجہ سے انسان خارجیت اور بےلاگ نظر پیدا کرتا ہے''۔(۵)

اس خارجیت کوحقیقت پسندی، سماج و تہذیب کی شکست و ریخت کا احساس اورامکانی جہان کی آباد کاری سے تعبیر کیا جاسکتا ہے ، غالب نے اپنے امکانی جہان کے تصورات کو روایت سے انحراف نہ کر کے روایت کی ترمیم کے ساتھ حسن وعشق کی زبان اور سرمستی ، جنون اور خردمندی کے تلازموں میں ڈھالنے کی اعجازی کوشش کی ہے۔ (سماج و تہذیب کی شکست و ریخت کا بیان غالب کے خطوں میں تفصیل سے دیکھا جاسکتا ہے ) اس کی تائید ہمیں آل احمد سرور کے اس بیان سے بھی ملتی ہے:

'' غالب کی انفرادیت پر چاہے کتنی ہی طنز کی جائے مگر اس انفرادیت نے جب حقیقت پسندی اور گہرائی اختیار کی توبیانسانیت کی انفرادیت نے جب حقیقت پسندی اور گہرائی اختیار کی توبیان بلکہ زندگی کے حقائق کی توسیع کا دوسرانا م ہے ۔۔۔۔۔غالب نے اپنے خوابوں کو حسن و عشق کی زبان میں اور خرد وجنون کے تلازمے سے ظاہر کیا اور اُردو غرن کی رزبان میں اور خرد وجنون کے تلازمے سے ظاہر کیا اور اُردو خرن کی ترائی کی رمزیت سے ایک نیا کام لیا۔ انہوں نے روایت سے انحراف نہیں کیا روایات کی ترمیم کی اور اپنی آواز کو عام کرنے کا گرسکھا دیا تھا'۔۔(۲)

غالب کے یہاں رومانیت سے انانیت ، انانیت سے انفرادیت اور انفرادیت اور انفرادیت اور انفرادیت اور احساسِ ذات سے تشکیک تک کا جواجمالی فکری بہاؤ نظر آتا ہے وہی تغیراتی تفکر حالی کے شعور سے ہوتا ہوا، اقبال کے یہاں خودی اور رجائیت تک جا نکاتا ہے، اسی احساسِ ذات کا گڑا ہوا تصور ہمیں ترقی پیندوں کے یہاں بھی رواں دواں نظر آتا ہے۔ شاید ظ۔ انصاری کے مطالعے کا نتیجہ اسی مقام کے لیے ہے کہ:

'' قریب قریب آدهی صدی ، غالب کاسنجیدہ مطالعہ ہو چکنے کے بعد اُردوادب کے جا نکاروں میں اب یہ بات بدیمی مجھی جاتی ہے کہ غالب عہد حاضر کے مزاج کا شاعر ہے۔اس کے ہاں گہرا نظررواں

دواں ہے،اس کا لہجہ مردانہ ہے، وہ عشق کے معاملات میں خود داری سکھا تا ہے۔اس کے آہنگ میں فارسی کے کلاسیکی لب ولہجہ کا اثر ہے۔ وہ ذہنی فرسود کی سے نفرت پیدا کرتا ہے''۔(۷)

ظ انصاري مزيد لكھتے ہيں:

'' پہلی اور دوسری جنگ عظیم کے درمیانی زمانے میں غالب کو اپنے بہترین نقیب میسرآئے۔ یہی زمانہ متحدہ ہندوستان میں قومی آزادی کی تحریک کاعنفوانِ شباب سمجھنا چاہیے ۔۔۔۔۔۔اسی زمانے میں غالب کو غالب کو غالب کو خلامی ایڈیشن پر ڈاکٹر محمود کے دیباچے نے غالب کو ہندوستان کی قومی آزادی کا فکری نقیب قرار دیا اور مولا نا ابوالکلام آزاد نے بعض اطلاعات بڑھا کر اور ان پر تبصرہ کرکے غالب کے اشعار سے جا بجاحوالے دے کر مملی طور سے بیثابت کیا کہ سیاسی زندگی کے ہنگاموں میں بھی غالب کی شاعری کار آمد نکاتی ہے۔ غالب کو انہوں نے مزاج شاعری کا متابر سے عہد جدید (بیسویں صدی) کا شاعر کھے ہرایا''۔(۸)

ابھی حال ہی کی بات ہے کہ مودی نے یو پی میں اپنے ایک بھاش میں راہل گا ندھی کے نوٹ بندی پر کیے گئے سوالات کا مزاق اُڑایا تو راہل نے مودی کواخلاق کا سبق سکھاتے ہوئے غالب کے اس شعر سے جواب دیا۔

ہر ایک بات پہ کہتے ہوتم کہ تو کیا ہے ہمہیں کہو کہ یہ اندازِ گفتگو کیا ہے ہمہیں کہو کہ یہ اندازِ گفتگو کیا ہے عالب اجمالی شاعر ہیں وہ کسی رجحان، تصوراور نظریہ کے لیے کہیں ایک ہی شعر کہتے ہیں تو کہیں دوچند وہ اکبرالہ آبادی، اقبال اور ترقی پیندوں کی طرح ایک نظریہ یا تصور کے لیے شعر، مصرعہ یا لیے پچاسوں صفحات کا لے نہیں کرتے ، بلکہ اُن کے یہاں کسی تصور کے لیے شعر، مصرعہ یا

ایک نادرتر کیب ہی کافی ہوتی ہے۔ کیوں کہ غالب پیا مبزئییں تھے کہ وہ کسی نظریہ کی تبلیغ کرتے رہتے بلکہ وہ ساج ، جذبات ، تہذیب اورتصورات وتفکرات کے ترجمان تھے۔ وہ کہیں یا توبدلتے ہوئے حالات،ایک مٹتی ہوئی تہذیب اور دوسری تہذیب کے عروج کی آگهی دیتے ہیں یا پھراس کو حکیمانہ پیراے میں اپنی شعریات میں شامل کر لیتے ہیں۔ دراصل ان کی سب ہے اچھی تر جمان غزل ہے اورغزل گوشاعر کوئی پیام پیش نہیں کرتا۔ غالب نے مغلیہ سلطنت کے گل ہوتے چراغ کے ساتھ اسلامی تہذیب کا شیرازہ بگھرتے ہوئے دیکھا اورنئ تہذیب کا عروج ان کے دیکھتے ہی دیکھتے کس طرح ہوا؟ انہوں نے اپنے ایک ہی شعر میں دو تہہ دارعلامتوں کی مدد سے کس کمال خولی کے ساتھ صنعت اِلف ونشر مرتب کے بیراے میں تخلیق کر دیا ہے کہ قدیم وجدید دونوں تہذیوں کے تمام ترشعے اور پہلوصرف ایک دامن شعر میں سمٹ آئے ہیں، وہیں غالب ایک اونچے ٹیلے پر بیٹھے نفکر کرتے ہوئے محسوں ہوتے ہیں کہ س کواپنایا جائے ،کس کوچھوڑا جائے کس طرح بیایا جائے یا کیسے بیا جائے تشکیک کے ساتھ تذبذب کا شکار بھی ہیں، اپنے ساج ، تہذیب اور اہل ذہن کو اس کی آگہی بھی میسر کر رہے ہیں۔ میرے ذوقِ مطالعے کے مطابق اس موضوع پراییا مُسنِ بیان اور حسنِ خیال کا حامل شعرمیری نظروں سے نہیں گذرا۔میرےعندیے کےمطابق، اکبرالہ آبادی، اقبال اورتر فی پیندوں کی اس موضوع پر كى گئى تمام شاعرى كواس اجمالى خيال غالب كاتفصيلى بيان كهنا پيجا نه ہوگا۔ بلكه اگريهاں تك کہا جائے تو بھی غلط نہ ہوگا کہ غالب کے بعد کی اس موضوع پر ساری اُر دوشاعری ، غالب کے اس اجمال کامفصل بیان ہے۔

ایماں مجھے روکے ہے جو کھنچ ہے مجھے کفر کعبہ مرے پیچھے ہے کلیسا مرے آگے اسموضوع پراقبال کے چنداشعار ملاحظہ کرلیں جواس اجمال کی تفصیل بھی ہے اور اس اس شعرمیں یا ہے جانے والے تذبذب کاحل بھی۔ لبالب شیشهٔ تہذیب حاضر ہے مئے''لا''سے مگر ساقی کے ہاتھوں میں نہیں پیانہ ''الا'' بُرا نہ مان، ذرا آزما کے دیکھ اسے فرنگ دل کی خرابی ، خرد کی معموری

(بال جريل)

میخانهٔ یورپ کے دستور نرالے ہیں لاتے ہیں سُر ور اول، دیتے ہیں شراب آخر

عذابِ دانش حاضر سے باخبر ہوں میں کہ میں اس آگ میں ڈالا گیا ہوں مثلِ خلیل

جھے ڈر ہے مقامر ہیں پنختہ کار بہت نہ رنگ لائے کہیں تیرے ہاتھ کی خامی بیغالب کے شعر میں پائے جانے والے تذبذب یا گومگو پرتفکر اقبال ہے،اب غالب کے تذبذب کے حل کی تلاش اقبال کے یہاں دیکھیں جس کی طرف غالب نے سرسیداور میرمہدی مجروح کومتوجہ کیا تھا:

> فرنگی شیشہ گر کے فن سے پھر ہو گئے پانی مری اکسیر نے شیشے کو بخش سخی خارا وہ آنکھ کہ ہے سرمہ افرنگ سے روشن پُر کار و سخن ساز ہے، نم ناک نہیں یہ حوریانِ فرنگی ، دل و نظر کا حجاب یہ شت مغربیاں ، جلوہ ہائے پا بہ رکاب

171 علاج آتشِ رومی کے سوز میں ہے ترا تری خرد یہ ہے غالب فرنگیوں کا فسوں گرچہ ہے دلکشا بہت مُسن فرنگ کی بہار طائرکِ بلند بال، دانہ و دام سے گزر تواے مولائے یثرب! آپ میری جارہ سازی کر مری دانش ہے افرنگی ، مرا ایماں ہے زُنّاری

(بال جبريل)

غالب سی شاعر یا کسی مخصوص نظریہ کے مقلد و مبلغ نہیں تھے بلکہ جس آزادہ روی، آزادہ خیالی یا آوارہ خیالی کی بات ترقی پیند بیسوی صدی میں کررہے تھے، غالب اسے انیسویں صدی میں روایات سے تصیلی یا انتہا پیند بغاوت کے بغیر روایات کی ترمیم کے ساتھ كرچكے تھے۔ چندمثاليں ملاحظہ ہوں:

قيودورسوم كى قيدىية زادى كى خوا مش ملاحظه كرين:

ترقی پیندوں کے ہراول دیتے نے رجعت پرستوں سے ایک بڑی لڑائی مول لی تھی، خواه وه جنگ''ا نگارے'' کے ضمن میں ہویا دریگر ناولوں ،افسانوں اورنظموں کی آٹر میں ہو، ہرمجاز برتر قی پیندوں کوایک مناظرہ اور مجادلہ کرنا پڑتا تھا۔ کیوں کہ ترقی پیندوں کے یہاں روایات سے غیبلی اور شدت پیند بغاوت تھی جب کہ رجعت پرستی پرغالب نے بھی چوٹے کیں ضرور ہیں لیکن باغیانہ رویے میں نہیں غیرمحسوں ترمیمات کے بردے میں ۔ رجعت یرستی کے چنگل سے غالب بڑی نرمی سے سرک کرنکل جاتے ہیں، غالب آ زادہ روی کو جدت اورروش خیالی یاتر قی پیندی تصور کرتے ہیں یا ہندساج و ندہب کوقد امت برسی سے تعبيركرتے ہيں:

> ا گلے وقتوں کے ہیں پیرلوگ ،انہیں کچھ نہ کہو جو ئے و نغمہ کو اندوہ رُبا کہتے ہیں

عالب شیریں دیوانگی اور چاکِ گریباں کے جنون سے نکال کر جذبہ اور عقل کے امتزاج کی طرف رہنمائی کرتے ہیں۔ایک مقام پر وہ ایک لہجہ کے اعتبار سے ناصح کے حامی معلوم ہوتے ہیں اور دیوانگی کے چنگل سے دامنِ ذہن کی جانب تھینچتے ہوئے مثبت رویے کہتی بساتے ہوئے نظرآتے ہیں:

نہ لڑنا صح سے غالب، کیا ہوا گراُس نے شدت کی ہمارا بھی تو آخر زور چلتا ہے گریباں پر!

قدیم اور جدید تصوراتِ تصوف کی شکش کے درمیان غالب بغاوت تو کرنا چاہتے ہیں لیکن ترمیم بشکل تشکیک ہے۔ غالب کی بغاوت میں غصہ شامل نہیں، ذہن ہے۔ پہلے وحدة الوجود کا تصور دیکھیں:

قطرے میں دجلہ دکھائی نہ دے اور جزو میں کل کھیل لڑکوں کا ہوا دیدہ بینا نہ ہوا قطرہ اپنا بھی حقیقت میں ہے دریا لیکن ہم کو تقلید شک ظرفی مضور نہیں دلِ ہر قطرہ ہے سانے ''اناالبح'' ہم اُس کے ہیں، ہمارا پوچھنا کیا

اب جدیداورترقی پند (روش خیال، عقل کی ترقی ) نظریه وجودِ باری ملاحظه کریں!
اس اجمال کی تفصیل اقبال کے یہاں موجود ہے لیکن پُر لطف بات یہ ہے کہ اقبال بھی
پہلے وحدۃ الوجود ہی کے قائل تھے۔ یہ دُرست ہے کہ بہت ساروں نے اقبال کی ترقی وحدۃ
الشہود تک، روتی اور مجد دالف ثانی سے جمائی ہے لیکن اس حقیقت سے بھی انکار ممکن نہیں کہ
اس تشکیک کا خمیر اقبال کے ذہن میں غالب کے دربار سے پڑا ہے۔ اس کے ثبوت کے
لیے اقبال کے وحدۃ الوجود اور شہود کے تصور کا کلام ملاحظہ کرلیں:
(ستمع، بانگ درا)

(با نگ درا)

اب وحدة الشهو د، احساسِ ذات، خودی کا قیام اور غالب کے اجمال کی تفصیل دیکھیں:
اصل شہود و شاہر و مشہود ایک ہے
عالب کا قول سے ہے تو پھر ذکر غیر کیا

(با مگ درا)

(بال جريل)

لیکن اس منزل تک پہنچتے کے پینچتے، غالب کو رومانیت ، انانیت ، احساسِ ذات اور انفرادیت کے بعدتشکیک کی شعوری وادیوں سے گذر ناپڑا ہے۔ پہلے ہم انانیت اوراحساسِ ذات کو سمجھتے ہیں پھرتشکیکی روئیوں پر نظر ڈال کر غالب کے مرکز خیالی پر توجہ کرتے ہیں۔ غالب نے انسان کو جس مقام پر پہنچایا ہے وہ ہے خلاصۂ کا ئنات یا مرکز کا ئنات، جواحساس مہیں اقبال کی خودی میں ملتا ہے یا بعد میں ترقی پیندوں کے جلدیاتی اور مادی پردوں میں فرداوراجتماعی انسانیت کی کراہوں میں محسوس ہوتا ہے۔ پہلے غالب کی نرگسیت یا انانیت ملاحظہ کریں:

کس واسطے عزیز نہیں جانتے مجھے لعل و زمر د و زر و گوہر نہیں ہوں میں رکھتے ہوتم قدم مری آنکھوں سے کیوں درایغ رہتے میں مہر وماہ سے کمتر نہیں ہوں میں یا رب زمانہ مجھ کو مٹاتا ہے کس لیے کوچ جہاں پہ حرف مکر رنہیں ہوں میں اور جہاں پہ حرف مکر رنہیں ہوں میں اب غالب کی انفرادیت دیکھیں:

بازیچ اطفال ہے دنیا مرے آگ ہوتا ہے شب و روز تماشا مرے آگے 174 ہزاروں خواہشیں ایسی کہ خواہش پہ دم نکلے بہت نکلے مرے ارماں لیکن پھر بھی کم نکلے

كيول...؟

ہے کہاں تمنّا کا دوسرا قدم یا رب ہم نے دشتِ امکال کو ایک نقش یا یایا منظر اک بلندی پر اور ہم بنا سکتے عرش سے أدهر ہوتا، كاشكے ، مكال اينا آخر کار غالب یہاں تک پیجا: نه تھا کچھ تو خدا تھا، کچھ نہ ہوتا تو خدا ہوتا ڈبوما مجھ کو ہونے نے، نہ ہوتا میں تو کیا ہوتا

اب ہم غالب کےشکیکی روئیوں کودیکھتے ہیں جن سےام کانی جہان آباد ہوئے ہیں۔ خواه وه حاتی کا جہاں ہویاا قبال کا، ترقی پیندوں کا ہویا فیض کا یا جن سے زمانۂ حال تک، نے روئیوں کی بستیاں بس رہی ہیں، کیوں کہ مابعد جدیداس الجھن میں ہے کہ حقیقت ایک ہے یا گئی۔ان تصورات کا ادراک ذہن غالب میں دیکھیں:

اب ہم فرد واحد میں اجتماعی کثرت کی وحدت کو دیکھتے ہیں،جس کوتر قی پیندوں نے این طریقے سے پیش کرنے کی کوشش کی ہے:

۔ ہم موحّد ہیں ہمارا کیش ہے ترکِ رسوم ملتيں جب مك كئيں اجز اے ايماں ہو كئيں وفاداری بشرطِ استواری ، اصل ایماں ہے مَر ے بُت خانے میں کعیے میں تو گاڑو برہمن کو

اب ہم غالب کی تشکیک میں آزادی خیال اورام کانی وسعت یا وسیع فضا کودوزخ اور جنت کے مثبت تصور میں دیکھیں جس میں غالب کا مشورہ ہے کچھ دیر کے لیے جنت اور جہنم سے ہٹ کر عقلی سطح پر آ کر ساج سازی اور وسیع تہذیب گری کے ساتھ دینوی ترقی کی اُور بڑھیں:

کیوں نہ فردوس میں دوزخ کو ملالیں یا رب
سیر کے واسطے تھوڑی سی فضا اور سہی
طاعت میں تار ہے نہ ہے وانگیس کی لاگ
دوزخ میں ڈال دے کوئی لے کر بہشت کو
کیٹرے جاتے ہیں فرشتوں کے لکھے پر ناحق
آدمی کوئی ہمارا دم تحریر بھی تھا
نہیں کہ مجھ کو قیامت کا اعتقاد نہیں
شب فراق سے روز جزازیاد نہیں

اب آخر میں ترقی پندی کا وہ رویہ دیکھیں جس پر مارکس ازم کی بنیاد کھڑی تھی۔ یعنی مزدور اور کسان کی حمایت میں ادب کی تخلیق، یہاں پر یہ بات یا در ہے کہ ترقی پیندوں کے مخصوص نظر بے میں اور غالب کی ترقی پیندی کے درمیان پہلے ہم فرق بیان کر آئے ہیں، اُسی فرق کے ساتھ ذہن غالب میں ترقی پیندی کا ادراک کس طرح انگڑائیاں لیتا ہے:
میں اپنی بات کوظ ۔ انصاری کے اس اقتباس پرختم کرتا ہوں:

''اختثام حسین ،آل احمد سرور ،اور فیض احمد فیض نے ایک قیمتی مضمون کے ذریعے غالب کے فکر وفن کے نمایاں اوصاف معلوم کیے۔ پروفیسر اختثام نے غالب کی جدیدیت کا ساجی پس منظر تلاش کرتے ہوئے یہ جتایا کہ دبلی سے کلتے کا سفر جدید ماحول اور وہنی تخریکوں سے ثناعرکی آگا ہی اس کے خیالات تبدیل کرنے میں اہمیت رکھتی ہے ، مستقبل کی جانب آئکھیں کھلی رکھتے اور قدیم کی فرسودگی سے اُکتا جانے کی بدولت غالب کی شاعری اور نثر میں نئے عہد کا مزاح پیدا ہوتا ہے۔آل احمد سرور نے ایک عالمان اور شگفتہ تجزیے کے ذریعے بتایا کہ غالب اینے سے پہلے کہ اُردوموجودہ مسلمات اور نظریوں کو جوں کا توں قبول

نہیں کرتا بلکہ ہرایک ضا بطے اور عقیدے پر سوالیہ علامت لگا تا ہوا گزرتا ہے۔ اس کے ہاں ایک ' صحت مند تشکیک' ہے۔ وہ خوثی اور غم دونوں میں کھونہیں جاتا بلکہ دونوں کی حقیقت پر ایک تیسرے آدمی کی طرح غور کرتا ہے اور یہی تشکیک اس کلام کوتازہ دم رکھتی ہے۔ فیض نے غالب کی پریشاں خیالی کے پر دے میں ایک ' واضح اور نمایاں وحدت' تلاش کی اور اسے ایک ایک '' ادائی' سے تعبیر کیا جو کسی فرد کے ذاتی غم کے بجائے ایک نسل یا دور کی اجتماعی وزینی کیفیت ہے۔ اس میں ماضی کی یاد، حال کی ہے کیفی اور مستقبل کی امید ونا میدی کی کشکش شامل ہے' ۔ (۹)

### حواشي

- ا \_ عالب كاذبنى ارتقا: مشموله: مطالعات كلام غالب ص ٩ ٨ (انتخاب حكيم عبدالمجيد
  - ۲\_ ڈاکٹر سلیم اختر: تنقیدی دبستان:ص٠٠١
    - ۳۔ اطهر پرویز:ادب کامطالعہ:ص۳۵
  - ۵ عالب كاذبني ارتقا: مشموله: مطالعات عالب، ص٠ و
  - ۲ غالب كا دبني ارتقا: مشموله: مطالعات غالب، ص ١٠١
  - ۲۱۰ عالب شناس کے زیے:مشمولہ: مطالعات غالب، ص۲۱۰
    - ۸۔ غالب کا شناسی کے زینے: مطالعات ِ غالب، ص۲۰۱
  - ۹۔ غالب شناسی کے زینے:مشمولہ:مطالعات کلام غالب ۲۰۹

### متازمفتی کار پورتا ژ'لبیک میری نظر میں .....

جاویدا قبال شعبهٔ اردوجموں یو نیورسی

Email:Javaid421@gmail.com

9906393159

آزادی کے بعد اُردور پورتا ژنگاری میں ایک اہم نام ممتاز مفتی کا ہے۔ ممتاز مفتی کے اس سفر کی کے اس سفر کی تقریباً چیسال بعد ہے 194ء میں ان کے حج کی رودادا کیک رپورتا ژکی شکل میں منظر عام پر آئی۔ اس سے پہلے بیروداد قسط وارسیارہ ڈائجسٹ میں جھپ پچکی تھی۔

''لبیک' ممتازمقتی کے سب سے زیادہ تہلکہ مچانے والی کتاب ثابت ہوئی ۔اوراس نے اُردو میں ایک ایس سنتی کوجنم دیا جس کی بازگشت دیر تک دنیائے ادب کی فضاؤں میں گونجی رہی ۔ یہ جج کے مروجہ سفرنا موں سے مختلف رپورٹ اور حاجیوں کے عمومی جذبات کے الگ ایک الیک الیک کتاب تھی جس نے باطنی واردات کے انتہائی لطیف اور بسیط جذبات کو الفاظ کے پردے میں یوں ومسیا کہ قلب ونظر آئینہ ہوکررہ گے ۔ یہ رپورتا ژممتازمفتی کی سب سے زیادہ پڑھی جانے والی کتاب ثابت ہوئی ۔ اُنہوں نے اس کتاب کے حقوق عام کریے کیونکہ ان کے خیال میں اس کتاب کی مقبولیت کا رازیہ تھا کہ اسے روحانی معاونت کریے کیونکہ ان کے خیال میں اس کتاب کی مقبولیت کا رازیہ تھا کہ اسے روحانی معاونت متازمفتی خورجنسی موضوعات پر کہانیاں لکھنے والے ایک جدیدادیب سمجھے جاتے تھے گر متازمفتی خورجنسی موضوعات پر کہانیاں لکھنے والے ایک جدیدادیب سمجھے جاتے تھے گر ''لبیک'' کی اشاعت نے ان کا یہ تاثر سراسر کمز ورکر دیا اور ان مقبولیت کا گراف تبدیلیوں کا شکار ہوگیا ۔ علم ، ادب اور مذہب سے تعلق رکھنے والے ایک حلقے نے انہیں گردن زدنی اور شکار ہوگیا ۔ علم ، ادب اور مذہب سے تعلق رکھنے والے ایک حلقے نے انہیں گردن زدنی اور

مردود قرار دیا۔ان پر جوالزامات لگائے گئے ان کی نوعیت بھی بہت دلچیپ تھی۔ مثلاً ایک گرہ کا کہنا تھا کہ اس شخص نے اسلام اور شعائز اسلام کی تو ہین کی ہے اور خانۂ کعبہ کی بے اد بی اور مسلمانوں کے مذہبی اعتقاد کی تفحیک کا مجرم ہے۔ یہاں تک کہ ان پر کفر کے فتو ہے بھی صادر کر دیے گئے۔ ابن انشانے اپنے ایک مضمون''مفتی جی جج کو چلے'' میں اس قسم کے گئی بیانات نقل کیے ہیں۔وہ لکھتے ہیں:

''ایک صاحب احمد منگلوری نے ناشر کولکھا کہ 'اس مردود ممتاز مفتی کے ساتھ اغماض برت کے تم نے مسلمانوں کو حج بیت اللہ کی عقیدت سے محروم کرنے کی ساز کی ہے۔'

ایک اورصاف کریم الدین نے اعتراض بھیجا' آپ پر کیا بدیختی سوار ہوئی ہے کہ آپ نے جج بیت اللہ کے نام سے بیشیطانی سلسلہ کر دیا۔'

ایک اخبار نے تو ان کو روس کا ایجٹ تک لکھ دیا۔" (لبک ص ۷۹)

پھراخباروں میں ایک خبر چھپی کہ ماسکو میں ایک ہائی لیول کا نفرس ہوئی جس میں متاز مفتی کی تصنیف ''لبیک'' کوسراہا گیا اور کمیونسٹ رائٹرز کوتر غیب دی گئی کہ ایس کتا ہیں ککھوجو لوگوں کو مذہب سے بیزار کریں متازمفتی کے ایک قریبی دوست احمد بشیر نے کتاب پر تتجمرہ کرتے ہوئے لکھا:

''سیارہ ڈائجسٹ میں جب اس کی قسطیں چھپنا شروع ہوئیں تو میں سوچا کہ سیارہ ڈائجسٹ بھی کوئی پر چہ ہے۔ پچھ امریکن مواد، پچھ اسلام فروثی، پچھ لذت جنس، اس میں لکھنا ہے تو اور خراب ہوگا۔ میں نے سیارہ ڈائجسٹ میں اس کی کوئی قسط نہ پڑھی۔ مگر جب ممتازمفتی پر گالیاں پڑنے لگیں اور بات روز ناموں تک پہنچتی تو مجھ میں دلچیسی پیدا

ہوئی ۔ میں نے سوچا ، میرا یار بازنہیں آیا ، دین سے اپنی لاعلم اور جہالت کی بنایر کچھ فرما گیا ہوگا۔اب مولویوں کے منہ کون آئے خصوصاً جب کوئی ان کی اقلیم میں جونوں سمیت گھس آئے .... کتاب کے حیصی جانے تک کچھ طالبان حق متاز کے خون کے پیاسے ہورہے تھے، کچھ کے لیسنے چھوٹ رہے رھے اور کچھ کی گردنیں جھکی ہوئی تھیں ، جیسے ان کولرزے کا بخار ہو یا انہوں نے ٹھرا بی رکھا ہو۔ان میں ایسے بھی تھے جو طالب تھے گران کومعلوم نہ تھا کہ وہ کسی تلاش میں ہیں ،معلوم ہوتا تھاان کو یکدم کسی نے بتا دیا ہے کہ وہ صحرا میں کھڑ ہے ہیں اوران کی کوئی سمت نہیں ، پھر ایسی صورتیں تھیں جو گلوں میں نماماں ہوں ،ایسے بھی جنہیں کسی شے کی تلاش نیں کرنی یرٹی ،اینے قدموں میں ، کلائیوں پر گجروں کی خوشبوملی ہوئی ،سرخ ہونٹ جلتے ہوئے زخموں کی شبیہ، جن میں سے شاب رس رس کر ہیے، اور تیربن بن کرسینوں میں اُترے،ان میں ایسے چیرے بھی تھے جن یر گھنی جھاڑیاں تھیں ،محرابوں سے بگڑے ہوئے ماتھے ، بال بیجے دار اور بے معنی عورتیں، بوڑھے جوان ، آشنا کے نا آشنائے راز ، اس ما نکے میں نمولان صحر ااور غزالان صحر کی ایک بھیٹر کی تھی ، جو دھیمے دھیمے شور میں اپنے شکاری کی طرف بڑھی چلی آتی تھی ،اور ہات کسی قدر نئ تھی ۔ کیا ایک بے معنی کتاب اتنا کچھ کر سکتی ہے ؟'' (لبك-ش۱۸)

بظاہر یہ کتاب جج کے سفر کی داستان ہے جس کے دوران ممتازمفتی کومختلف تجربات سے گزرنا پڑتا ہے یہ ججربات صرف روحانی اور ما فوق الفطرت ہونے کی وجہ سے لوگوں کی دلچیسی کا باعث نہیں بنتے کیونکہ اس قتم کے واقعات کا ذکر ہمیں اپنی معاشرتی زندگی میں

عامل ملتا ہے۔ برصغیری مسلم معاشرت میں روحوں سے ملاقات اور فقیروں کی پیشین گوئیاں کوئی الیم نئی یا انوکھی بات نہیں کہ ان کا ذکر ایک کتاب میں پڑھ کر لوگوں پر وقت طاری ہو جائے۔ اوبی حلقوں کا کہنا ہے کہ اس کتاب میں ممتاز مفتی نے قدرت اللہ شہاب کو اللہ کا برگذیدہ بندہ اورصوفی بنا کرپیش کیا ہے حالانکہ وہ ایک بیورو کریٹ تھے اورصدر پاکستان کے بڑے قریبی سمجھے جاتے تھے۔ اول تو صدر کا پرنسل سیکٹری ہونا یا بیورو کریٹ ہونا اللہ کے برگذیدہ بندے یا صوفی کے لیے ممانعت نہیں رکھتا۔ دوسرے یہ کہ ''لبیک'' کے عام قائین کے لیے اس بات کی کوئی اہمیت نہیں کوئکہ وہ قدرت اللہ شہاب کوسرے سے جانتے ہی نہیں۔ ایک عام قاری کے لیے شہاب کا ایک کوئی اہمیت نہیں رکھتا۔ یہ صرف ان لوگوں کا ممئلہ ہے جو شہاب اور ممتاز مفتی دونوں کو پہلے سے جانتے تھے۔ اور ان کے بارے میں مضوص تحفظات کا شکار تھے۔

اس رپورتا ژک ایک جھے میں متازمفتی نے ان مصنفین کا ذکر کیا ہے جن کے زیر اثر ان کی طبیعت میں بغاوت کا جذبہ پروان تھا۔ اور انہوں نے ہرادیب پرسری نگارڈالی ہے۔ رپورتا ژکا اصل حصہ معرفت کے اس دروازے سے متعلق ہے جو مصنف کے دوسرے سفر کا نقطہ آغازہے۔ اس سفر میں ممتازمفتی کو کیا حاصل ہوازلفقار تا بش کے مطابق ان میں سے چندنکات درجہ ذیل ہیں:

- ا۔ موجودات کی کثرت محض وحدت کا پردہ ہے۔
- ۲۔ وحدت حقیقت ہےاور کنڑت بھول بھلیاں۔
- سا۔ وحدت تک رسائی وجدان کے ذریعہ سے ممکن ہے۔عقل صرف بھول بھیوں میں کھو کررہ جاتی ہے۔
- سم۔ معروف اورمعلوم کا احاطہ قابلِ یقین حد تک تنگ ہے۔ نامعلوم اور پُر اسرار حقیقت وسیع وعریض ہے۔
- ۵۔ اسرار کا پیتہ چلانا ہر کس و ناکس کے اختیار میں نہیں ۔اس سلسلے میں نور کا سب سے بڑا

میناررسول التعلی*شاہ ہے۔* 

۲۔ اس نور سے اخذ فیض کرنے والے لوگ معدود سے چند ہیں جو دنیا میں ہمیشہ موجود رہتے ہیں۔

ممتازمفتی نے اس رپورتا ژیمس جوبصورتی سے اللہ اور رسول کی افسانوی تشکیل پیش کی ہے اس کی دادد بنی پڑتی ہے۔ انہوں نے مقامات مقدسہ سے متعلق تفصیلات اور عبادات کی جزئیات رپورتا ژیمس سمودی ہے۔ انہوں نے روضہ نبوگا اور حرم شریف کور پور تا ژیمس سمودی ہے۔ انہوں نے روضہ نبوگا اور حرم شریف کور پور تا ژیمس کی جوباہمی کشش سے ایک دوسر نے کی طرف حرکت کر کے اس نقطہ ساکت (Still Point) کی شکل اختیار کر لیتے ہیں جس کے اردگر ددلوں کی دھڑکنیں اور زمانے گھومتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ اور ان دائروں کے اندر مختلف تاریخی دوار ہیں مختلف رنگ ونسل کے لوگ ایک ہی نوع کے تجربے سے گزرتے ہوئے اسلامی رنگ میں رنگ ہوئے نظر آتے ہیں۔ نذیر احمد اسے رپورتا ژکے بارے میں رقمط از ہیں:
میں منازم میں مضمر بعض فکری مباحث سے شدید اختلاف کی سے تاہم فی نقطہ نظر سے اس رپورتا ژکی اس تا ثیر سے انکار کرنا کفر ہو گار گریز اور فن کار نہ رپورتا ژار دو میں نہیں لکھا گیا۔ اس صنف کی گرانگریز اور فن کارنہ رپورتا ژار دو میں نہیں لکھا گیا۔ اس صنف کی فرراضافہ کیا ہے۔''

(ممتازمفتی،لبک،ص،۳۰۸)

غرض کہ ممتاز مفتی کے رپور تا ژ''لبیک' کا اگر چہ بنیادی موضوع تصوف ہے کین اس میں انہوں نے تصوف کا کوئی مخصوص نظریہ یا نظام فکر کو پیش نہیں کیا اور نہ ہی اس میں اصولوں اور قوانین سے بحث کی گئی ہے بلکہ احساسات و تاثر ات کو پیش کیا گیا ہے۔اس کے باوجو داس معروف رپور تا ژنے لوگوں کے دلوں پر گہرااثر کیا۔

# عالب اورتر قی پسندی

وُاكْثرُ فياض احمد رونيال

ہندوستان کی تاریخ میں جہاں ایک طرف مغلیہ سلطنت کا چراغ مٹم ار ہاتھا وہیں ایک اہم شخصیت اُردوشعروادب کی تاریخ میں نمودار ہوچکی تھی جسے دُنیائے ادب مرزااسداللہ خال غالب کے نام سے جانتی ہے۔ یہ بات روزروش کی طرح عیاں ہے کہ غالب غزل کا ایک بہت بڑا شاعر ہے ۔ ان کی شاعری کالوہا اُن کے زمانے میں ہی منوایا گیا تھا۔ غالب اُردوکاوہ نام ہے جسے گوئے اور دانتے کے ہم پلے قرار دیا گیا ہے۔ یہ غالب کی غالب اُردوکاوہ نام ہے جسے گوئے اور دانتے کے ہم پلے قرار دیا گیا ہے۔ یہ غالب کی عظمت نہیں تو اور کیا۔ ہر بڑ فن کار کی طرح غالب کو بھی اپنے فن پر فخر تھا۔ بقول غالب یہ عظمت نہیں تو اور کیا۔ ہر بڑ فن کار کی طرح غالب کا ہے انداز بیاں اور۔ اس بات پر ہیں دُنیا میں تین وراور بھی بہت پر شفق ہیں کہ غالب اُردوغزل کے ایک قد آور شاعر ہیں جفوں نے اُردوغزل کو ذہن و فکر عطا کر کے اُسے گسن و عشق کے محدود دائر سے سے باہر لایا اور جہاں کی دین میں حیات و کا نئات اور اس کے اسرار ورموز کو داخل کر کے غزل کے فن کو وسعت عطا کی ۔ یہ غزل میں حیات و کا نئات اور اس کے اسرار ورموز کو داخل کر کے غزل کے فن کو وسعت عطا کی ۔ یہ غزل میں حیات و کا نئات اور اس کے اسرار ورموز کو داخل کر دین ہیں کہ کی ۔ یہ غزل میں خیات کی بہت بڑی دین ہی جے کہ ان کے کلام کو ہر زاو ہے سے دیکھا گیا ہے۔ اس کے علاوہ غالب کے متعلق بہت پھی صیان عالی نے ''یا دگارِ غالب'' میں غالب کے کلام کی بہت ساری خصوصیات اور خاص صیات اور خاص صیات اور خاص صیات اور خاص

کرانداز بیان کواوصاف کے ساتھ بیان کیا ہے اور غالب کوصوان ظریف کے نام سے موسوم کر کے ان کی شخصیت کی سرا ہنا کی ہے۔ بجنوری نے تو دیوانِ غالب کوالہا می کتاب سے تعبیر کرکے کلام غالب کی قدرہ قیمت کاتعین کیا گیا ہے ۔ یوں ہی نہیں بلکہ مجنو گورکھپوری نے ''غالب شخص اور شاعر'' اور یوسف سلیم چشتی نے ''شرح دیوانِ غالب'' کھے کرغالب کے کلام کو بڑی ہنرمندی کے ساتھ قارئین کے ساتھ پیش کیا ہے ۔ یہ بھی غالب کی عظمت کی ایک بہت بڑی دلیل ہے۔

جہاں تک ہمارے مقالے کے عنوان کا تعلق ہے تو یہ ایک نیااورا چھوتا موضوع ہے جہاں بہت سارے سوالات ذہن میں پیدا ہوتے ہیں اور تحقیق کے نئے دروازے واہوتے ہوئے دکھائی دیتے ہیں۔ غالب کور تی پیندی کے حوالے سے شائد بہت کم دیکھا گیا ہے جب ہی تو آج ہمیں غالب کے کلام کے ایک نئے رُخ سے متعارف کیا جار ہاہے۔ تی پیندی کی بنیادی صفت پیغام رسائی ہے۔دوسری طرف غالب غزل کا شاعر تھہرا جہاں اختصار اور ایجاز سے کام لینا ہوتا ہے جہاں کوئی پیغام کھل کردینے کی گنجائش نہیں ہوتی اور نہ ہی غزل کے شاعر سے یہ مطالبہ کیا جاسکتا ہے۔چوں کہ غزل کا شاعر خارجی معاملات کے بجائے داخلی معاملات کا زیادہ متلاثی ہوتا ہے اور خیل کی ایک کی ایک ایک دینے آئی دُنیا آباد کرتا ہے۔

آتے ہیں غیب سے یہ مضامین خیال میں ہستی کے مت فریب میں آجاؤ اسد عالب سروش ہے عالم تمام حلقہ ک دام ِ خیال سے مالم تمام حلقہ ک دام ِ خیال سے

کسی بھی فن کار یا شاعر کے کلام کے بارے میں رائے دینے سے پہلے اس کے عہد کے متعلق واقفیت ضروری ہے تب ہی جا کر کہیں کوئی موتی ہاتھ لگ سکتا ہے ۔ یعنی کسی

مثبت نتیج بر پہنچ سکتے ہیں۔اسی طرح سے کلام غالب میں ترقی پیندعناصر یار جحانات کوتلاش کرنے سے پہلے غالب کے عہدیر ایک سرسری نظر ڈالنا ضروری ہے۔ غالب کاعہدمغلیہ سلطنت کے زوال یذیری اورانگریزوں کی بڑھتی ہوئی سامراجیت کاعہد ہے (۱۸۵۷ء کے غدر کے حالات اور غدر سے پیداشدہ)

غالب 27 دسمبر 1797ء کوآگرہ میں پیدا ہوئے۔ 1801ء میں والد کا سابہ سرسے اُٹھ گیا۔غالب کی پرورش ان کے چیام زانصراللہ بیگ نے کی۔ 1806ء میں ان کا بھی انقال ہوگیا جب کہ غالب عمر صرف نو ( 9) سال تھی۔13 برس کی عمر میں ان کی شادی دہلی میں الٰہی خال بخش خال کی بیٹی امراؤ بیگم سے ہوئی۔ 13-12-18 سے غالب نے دہلی میں ہی مستقل سکونت اختیار کر لی۔ یہی فضل حق خیرآ یا دی کی صحبت نے غالب کی شخصیت میں نکھارپیدا کیا۔اسی زمانے میں مالی پریشانیاں بھی بڑھنے لگیں۔غالب کونصراللہ بیگ خاں کے دارثوں میں ہونے کی وجہ سے ان کی جا گیرہے حصہ ملتاتھا اور یہی غالب کی آمدنی تھی ۔ بعد میں غالب کی حصہ کی جا گیرشس الدین خال رئیس فیروزیور کے حصے میں آ گئی اور غالب کی ان کے ساتھ ہی ان بن تھی جس کی وجہ سے اُن کارویہ غیر مناسب ر ہااور غالب نے مقدمہ دائر کیا اوراس سلسلے میں کلکتہ کاسفر کیاجو ایک طوریر داستان ہے۔سفر کے دوران کے حالات کا اثران کی شخصیت اور شاعری پربھی ملتے ہیں۔ غالب کواپنی پنشن کے سلسلے میں کوئی خاص کا میابی نصیب نہیں ہوئی۔ یہاں غالب نے ایک نئی دُنیادیکھی۔ یہاں غالب کوذہنی پریشانیوں کا سامنا کرنا پڑا۔ ی کلکتے کاجو ذکر کیا تونے ہم نشین اک تیرمرے سینے میں ماراکہ بائے ہائے الغرض غالب کو بچپن سے ہی مصائب اور پریشانیوں نے گھیر لیا تھا اور مرتے دم تک غالب ويهي زندگي ميسرآئي اورساري زندگي يريشانيون اورمصائب ميں گذري -غالب نے

اینیان پریشانیوں کا ذکر جابہ جا کیا ہے۔

#### ے پنہا تھادام سخت قریب آشیاں کے اُڑنے نہ پائے تھے کہ گرفتارہم ہوئے

اس شعر میں غالب اپنے بچین کی زندگی کوموضوع بنایا ہے جہاں 5 سال کی عمر میں والد کا ساریہ سرسے اٹھ جاتا ہے اور 9 سال کی عمر میں بچپا کا اور پھر 13 برس کی عمر میں شادی ہوئی اور گھر بلوزندگی کا بوجھ پڑگیا ۔ تب ہی کہا ہے کہ ابھی ہم اڑنے نہ پائے تھے کہ گرفتار ہوئے۔
گرفتار ہوئے۔

ا تناہی نہیں غالب کی زندگی غدر کے ہنگامی حالات سے بھی دوجارہوئی۔ 1857ء کا غدر ہندوستان کی تاریخ میں ایک المیہ باب کا اضافہ ہے جہاں پورا ہندوستان کی تاریخ تاریخ تاریک ہندوستان کوئی کرن نہیں ہے۔ ہر طرف اگریزی سامراجیت اور ظلم وتشدد کا جال بچھا ہوا ہے جہاں پر ہندوستانی اس حال میں بھنس چکا ہے اور وہاں سے چھٹکا را یانے کی کوئی صورت نظر نہیں آتی۔

# ے کوئی اُمید برنہیں آتی کوئی صورت نظرنہیں آتی

7857ء کے ہنگامی حالات کوغالب کے کلام کے ساتھ اُن کے خطوط میں زیادہ وضاحت کے بیان ہوتے ہیں بلکہ یوں کہاجا تا ہے کہا گرکسی نے 1857 کی غدر کی تاریخ نہیں پڑھی تو اُسے غالب کے خطوط کا مطالعہ کرنا چاہیئے اور حقیقت بھی ہے کہ غالب غدر کی عکاسی اپنے خطوط میں بڑی مہارت کے ساتھ کی ہے جوان کا بی انداز ہے اور کسی کانہیں۔ مذکورہ بالا سطور سے اتنا تو صاف ہوتا ہے کہ غالب کا عہد (Political) سیاسی ، منظر میں ہمیں کلام غالب کود کھنے کی ضرورت ہے لیکن غالب کو تہد ہے اور اسی پس منظر میں ہمیں کلام غالب کود کھنے کی ضرورت ہے لیکن غالب کوتر تی پسندی کی کیا صور تیں میں داخل کرنے سے پہلے بیجا ننا ضروری ہے کہ غالب کے ہاں تر تی پسندی کی کیا صور تیں میں داخل کرنے سے پہلے بیجا ننا خروری ہے کہ تر تی

یندی کیا ہےاوراُردومیں ترقی پیندی تح یک کے بنیادی مقاصداورنظریات کیا تھے۔ اُردوتر تی پیندتح یک کاوجود آغاز 20 ویں صدی کے چوتھی دہائی کے وسط میں ہوتا ہے۔ ترقی پیند تح یک ایک نظریاتی تح یک تھی جس کامنیع وماخذ مارکسزم (Marrcism) ہے ۔جرمن فلاسفر کارل مارکس کے فلسفیانہ تصورات نے عالمی سطح برساجیات (Socialogy)،اقتصادیات (Economy) ساسات اور جمالیات برگہر ہے اثر مرتب کئے۔اصل میں کارل مارکس نے ہیگل کے آئیڈلزم (Idealism) کے فلنے سمیت ان تمام مادی فلسفوں کارد کیا۔ ہیگل کے فلسفہ کی بنیا دتصورات کے تصادم پڑھی اور اسی کووہ جدیدیت کا نام دیتا ہے جبکہ کارل مارکس نے اپنے فلفے کی بنیاد مادہ کے تصادم پر رکھی۔ ہیگل کے ہاں خیال ہی حقیقت ہے جس میں حرکت ہے جوجدیدیت کے قانون کے تحت اپنی ایک ہیئت کوختم کر کے دوسری ہیئت کو پیدا کرتی ہے ۔اس فلنفے کے حامی ادب کو بھی اسی زاویئے نگاہ سے دیکھتے اور پر کھتے ہیں ۔اس لیے اُن کے یہاں اچھے ادب کی پیچان بیہ ہے کہ اُس میں افادیت ،سچائی،انسان دوسی،قوت اور حرکت کا ہونا لازمی ہے تواس طرح ہے''ادب برائے زندگی'' کانظریہ سامنے آتا ہے۔اس نظریے کے تحت وہی ادب صحیح معنوں میں ادب ہے جوساجی قدروں سے ہم آہنگ ہوجوساج کی انفرادی واجتماعی زندگی کی عکاسی کرتا ہو۔ جہاں انسان کے ماضی کے ساتھ ساتھ حال پر بھی روشنی برقتی ہو۔

مذکورہ بالاسطور کے پس منظر میں دیکھا جائے تو ترقی پیندی نام ہے انسان اور انسانیت کی حقیقی ترجمانی کا ،ساج اور اس کی عکاسی کا ۔ اسی نظر بے کے تحت ادب کی بی بھی تعریف کی گئی ہے کہ ادب ساج کا عکس ہوتا ہے ۔ (Art is the reflection of society) تو اس حوالے سے ہرفن کار، ادب یا شاعر فطری طور پرترقی پیند ہی ہوتا ہے ۔ چول کہ فن کاریا شاعر بھی اسی ساج کا ایک حصہ ہوتا ہے اور اس کی تخلیق کا مواد بھی یہی ساج اسے فراہم کرتا ہے ۔ اس لئے ہم کہ سکتے ہیں کہ شاعریا فن کاربلواسطہ یا بلا واسطہ کسی نہ کسی طور پر ساج

سے جڑا ہوتا ہے اوراپنے ساج کے مسائل کی کارفر مائی اس کی تخلیق میں ضرورشامل ہوتی سے

جہاں تک غالب کی بات ہے۔ غالب ایک آفاقی شاعر ہے اُسے ہم ترقی پیندی کے محدود نظریہ میں قید نہیں کر سکتے ہیں۔ کہاجا تا ہے غالب شاعر گل ہے۔ اگر غالب گل ہوتا ترقی پیندا یک جزو ہے اور جزوگل میں شامل ہوتا ہے یعنی کلام غالب میں بھی ہمیں اپنے ساج کی حقیقی ترجمانی وعکاسی بخو بی دکھائی دیتی ہے۔ چوں کہ پہلے ذکر ہوا ہے کہ غالب کی ذاتی زندگی خود بہت سارے مسائل سے دو چارتھی ۔ خاص کر غالب کی اقتصادی حالت ستم ظریفی کی شکارتھی تو پھر کیسے اپنی سم ظریفی سے ہٹ کرخودلوگوں کے سامنے پیش کرتے بلکہ میں بھی اپنے تمام میں بھی اپنے زمانے کی زبوں حالی کا نقشہ پیش کرتے بلکہ میا خہیں۔ مالغہ نہیں۔

غالب کی شخصیت چوں کہ آفاقی ہے اور انھوں نے اپنے آپ کو کسی نظر یے کا پابند نہیں ہنایا۔ ان کے یہاں مُسن وعشق کی کار فر مائی بھی ہے وہی حیات و کا نئات کا فلسفہ بھی پیش کرنے میں قدرت رکھتے ہیں ۔ غالب خاص پیچان اُن کا اپنا منفر دانداز بیان ہے جس کا غالب نے خود بھی اعتراف کیا ہے۔ اس لئے غالب نے معاملات حسن وعشق، فلسفہ حیات و کا نئات ، انسان اور انسانی کی حقیقی عکاسی ، انسانی زندگی کی تر جمانی وغیرہ سارے موضوعات کو ہئر مندی سے پیش کیا ہے۔

ے عشق سے طبیعت نے زیست کامزہ پایا درد کی دواپائی درد بے دواپایا ے غُنچہ پھرلگا کھلنے، آج ہم نے اپنادِل خول کیا ہوا یایا ۔

غالب ہرمسئلے کواپی الگ آرائے آزادانہ سے اداکرتے ہیں۔حیات وکائنات کے فلسفہ کوبھی انھوں نے نہایت ہی فصیح وبلیغ پیرائے میں بیان کیاہے کہیں وہ خودسے سوال کرتے ہیں تو کہیں خداسے شکوہ کرتے ہیں۔

ے جب کہ شجھ بن نہیں کوئی موجود
پھریہ ہنگامائے خداکیاہے (شکوہ)

منظر ایک بلندی پر اورہم بناسکتے
عرش سے ادھرہوتاکاش کہ مکاں اپنا

شاعری کا دوسرانام منظرنگاری ہے۔ نہ اسم اسم استان کی حدمقرر کی ہے کہ انسان بلند خیالی کتنام ہر سن ثبوت پیش کیا ہے۔ نہ کورہ شعر میں تحیل کی حدمقرر کی ہے کہ انسان جتنا بھی اپنی عقل و تحیل کو بلند کر لے لیکن جہاں انسان کی عقل ختم ہوتی ہے وہیں سے خدا کی خدا کی شروع ہوتی ہے یعنی عرش عظیم آخری مقام ہے۔ عقل کا وہاں سے آگے جا ہی نہیں سکتی لیعنی غالب سلیم کرتے ہیں کہ اگر عرش کے اوپر اور کوئی مقام ہوتا تو ہم ایک اور منظر بنا لیتے لیکن وہاں سے اوپر لامکاں وہی اللہ کی ذات ہے جو کسی بھی تخلیق خشیا ہے نہیں رکھتی ہے لیکن وہاں سے اوپر لامکان وہی اللہ کی ذات ہے جو کسی بھی تخلیق خیات کے متعلق اور کیا ہوسکتا ہے۔

ایک طرف غالب کی بلندی خیالی قابلِ قدر ہے۔دوسری طرف ان کی ذاتی زندگی اورساجی زندگی کے مسائل بھی کارفر مال ہے۔ جہال غالب پریشانی میں بھی مسکرانے کا ہنر جانتے ہیں۔ بیایک بڑے شاعر اورفن کارہی خاصہ ہے۔ کسی عام شخص کانہیں۔ غالب کے کلام میں انسانی زندگی کے تلخ حقیقوں کی عکاسی بھی جا بجاماتی ہے۔ یعنی غالب کے ہاں بھی ترقی پیند کے عناصر ضرور دیکھے جاسکتے ہیں۔ زمانی اعتبار سے ترقی پیندی اور غالب میں 150 سال کا فرق ہے اور غالب کے دور میں شائدہی یہ نقطہ وجود میں آیا ہوتا کنہیں لیکن یہ بھی حقیقت ہے کہ ترقی پیندی یعنی افادیت کوادب میں داخل کرنے کا سہرا حالی کو جاتا ہے جوغالب کا ہی ڈکشن سلسلہ جوغالب کا ہی ڈکشن سلسلہ جوغالب کا ہی دکھنے والی کا قبال اورا قبال کا فیض احمد یہ ڈکشن سلسلہ جاتی طرح سے غالب کے ہاں انسان کی حقیقی عکاسی دیکھنے واتی ہے۔

نه تقا کچھ توخداتھا نه ہوتاتوخُداہوتا

ڈبویا مجھ کوہونے نے نہ ہوتامیں توخُدا ہوتا

یالب کاہی انداز بیان ہے جو کسی بھی موضوع کواینے اچھوتے انداز میں پیش کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے جو طر نے اداغالب کے حصے میں آتی وہ کسی اور کے حصے میں نہ آسکی۔

یہ بھی ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ انسان کا اس دُنیا میں آنا ایک المیہ ہے بعنی یہ کہ انسان اس دُنیا میں لایا گیا ہوں' اور پھر کوئی ٹھونی ہوئی ذمہ اس دُنیا میں لایا گیا ہوں' اور پھر کوئی ٹھونی ہوئی ذمہ داری بارگراں ہوئی ہے انسان کی بیرندگی بھی اور پھر کوانسان کے لیے بارگراں سے کم نہیں جہاں ہر موڑ پرنت نے مسائل سے دو چار ہونا پڑتا ہے۔ اس طرح سے انسان کی پوری زندگی غموں اور پریشانیوں کی نذر ہو جاتی ہے اور پھر آخر کار موت (جوایک کڑوی حقیقت نہ ہو اور پیارگاتی اور انسان اس دُنیاوی زندگی سے آزاد ہو جاتا ہے )۔ اس حقیقت کو بھی غالب نے یوں بیان کیا ہے۔
آزاد ہو جاتا ہے )۔ اس حقیقت کو بھی غالب نے یوں بیان کیا ہے۔

ے غم اگرچہ جال کسل ہے پر کہاں بچیں کہ دل ہے غم عشق اگر نہ ہوتا غم روز گار ہوتا

اس شعر میں بھی غالب نے معاشی پریشانی کاذکر کیا ہے جوتر تی پیندی کے قریب قریب معلوم ہوتا ہے بعنی بید و نیاغموں کا ایک گھر اوراس غموں کے گھرسے باہر آنے کا ایک ہی سبب ہے وہ ہے موت بقول۔

غم ہستی کا اسد کس سے ہو جُزمرگ علاج سنم ہستی کا اسد کس سے ہو جُزمرگ علاج سنمع ہر رنگ میں جلتی ہے سحر ہونے تک اتناہی نہیں بلکہ غالب بھی بھی کرتا ہوانظر آتا ہے۔انسان کی ذاتی زندگی بھی تنگ دستی کا شکارتھی اور غموں اور مصائب میں جکڑی ہوئی تھی۔ایک جگہ کہتے ہیں۔

\_\_\_\_\_\_ الماتاتين على الراتاتيا \_\_ ميري قسمت ميں غم اگراتاتيا دِل بھی بارب کئی دئے ہوتے

غالت نے انسانی زندگی کے مختلف رُخ پیش کئے ہیں ۔ ہرانسان ساج میں اپنانام ومقام بنانا چاہتا ہے جو کہ آسان کامنہیں کیوں کہ بیگل جگ ہے یہاں محنت کے بغیر کوئی کوئی بات نہیں بنتی ۔نہ ہی کوئی مقام ومرتبہ حاصل ہوسکتا ہے۔اس حقیقت کو بھی غالب نے ایک بہترین مثال کے ساتھ واضح کیا ہے۔

> ے دام ہرموج میں ہے حلقہ حدکا نہنگ دیکھیئے کیا گزرے ہے قطرے پر گہر ہونے تک

لعنی جس طرح سے یانی کے قطرے کو گہرموتی بننے تک بہت یار یا بلنے بڑتے ہیں اسی طرح سے ایک اچھاانسان بننے کے لیے بہت ساری مشکلات ومصائب کاسامنا کرنایرتا ہے۔غالب نے کہاہے کہ جب موسم بہار میں بارش ہوتی ہے توبارش کا قطرہ سمندر میں گرتا ہے تواسے شرمند ہونا پڑتا ہے۔ایک طرف سمندر کی گہرائی اور دوسری طرف گرمچیوں کا منہ کھولنا لیعنی اس کا وجود نہ تو سمندر کے قابل ہے اور نہ ہی مگر مچھ کے ۔اس لیے سیمیاں اوپرآ جاتی ہیں ۔ یانی کا قطرہ ان کے منہ میں چلاجا تاہے اس کے سپی اپنامنہ بند کر لیتی ہے اورسمندر کی تہدمیں چلی جاتی ہے۔ کئی عرصہ گذرنے کے بعد سمندراہروں کے تمایے کھانے کے بعد یانی کابیہ قطرہ موت کی شکل اختیار کرتاہے ۔اگریہی قطرہ سمندریا مگر مچھ کے منہ میں جلا گیا تو فنا ہوجا تا لعنی بڑی مشکل سے بیقطرہ موتی کی شکل اختیار کرتاہے۔اصل میں غالب انسان کو کمل انسان بننے کے لیے ایک تجویز پیش کرتاہے کہ جس طرح قطرہ کوموتی بننے میں کافی دفت اٹھانی پڑتی ہے۔اسی طرح مکمل انسان بننے کے لیے کافی مصبتیں برداشت کرنی پڑتی ہیں۔جب انسان مصائب کامقابلہ کر لیتا ہے تووه كوئى نه كوئى مقام ضرور باليتاہے۔ بقول اقبال 192 عمل سے زندگی بنتی ہے جنگ بھی جہنم بھی بیخا کی اپنی فطرت میں نہ نوری ہے نہ ناری ہے

غالب کے مذکورہ شعر پر مزیدغور کیاجائے توغدر کی ہنگامی حالات کوبھی محسوس کیاجاسکتاہے ۔جہاں انگریزوں نے اپنی سامراجیت وبربریت کاحال ہرطرف بچھار کھا تھا۔ جہاں غموں اور پریشانیوں کے علاوہ انسانی زندگی میں اور کوئی چیزنظر نہیں آتی تھی اور جب مصائب حد سے زیادہ بڑھ جائے تو انسان ان کاعادی بن جاتا ہے۔بقول

> رنج سے خوگر ہوانسان تومٹ جاتاہے رنج مشکلیں اتنی بڑی مجھ یہ کہ آساں ہوگئیں

1857ء کےغدرکوغالب نے قریب سے دیکھااوراس کااثر اگرچہاُن کےخطوط میں واضح طور پردکھائی دیتاہے لیکن کلام کے اندر بھی غدر کے اثرات کو محسوس کیا جا سکتا ہے۔ چوں کہ غالب بھی اسی ملک وساج اوروقت کا حصہ جس ملک وساج اوروقت غدر برياتها۔اس ليے نہ چاہتے ہوئے بھی غالب اپنے آپ کوساج سے الگنہيں رکھ سکتے تھے۔انگریزوں کی بربریت اورظلم وستم کی عکاسی انھوں نے اپنے کلام میں بہترین انداز میں کی ہے۔ایک جگہ لکھتے ہیں۔

> بازیجہ اطفال ہے وُنیامرے آگے ہوتاہے شب وروز تماشام سے آگے

مذکورہ شعر میں دُنیا کو بچوں کے کھیل کے میدان سے تعبیر کیا ہے جہاں جو بچہ قوی ہوتا ہے اسی کا حکم چلتا ہے اوراً سے کوئی یو چھنے والانہیں ہوتا ہے اور باقی بیجے سرخم تسلیم کرتے ہیں۔اصل میں دیکھا جائے تو بہ غالب کے عہد کا دلی ہے جہاں انگریزوں کی سامراجیت کاہی سکہ چلتا ہے ۔اور ہندوستانی عوام اُسے اپنی کمزوری کے سبب سرخم تسلیم کرتی ہے اور پھرانگریزاین مرضی سے بھی کسی بھانسی براٹکاتے ہیں یا پھرسرعام گولیوں سے بھون ڈالتے ہیں۔اسی قتلِ عام کوغالب نے شب وروز کے تماشے سے تعبیر کر کے ایک تکخ ساجی حقیقت کوسامنے لایا ہے۔

انگریزوں کے ظلم وستم کوفروغ دینے میں نہ صرف ہندوستانی قوم کی کمزوری ذمہ دار ہیں بلکہ یہاں کے غداروں اوروطن فروشوں کا بہت بڑاہاتھ ہے جھوں نے انگریزوں کے ساتھ مل کراُن کے ظلم وتشدد پر جلے پڑنمک کا کام کیا ہے۔اس حوالے سے غالب اپنے اہلِ وطنوں سے یوں مخاطب ہیں۔۔

کرتے کس منہ سے ہوغربت کی شکایت غالب تم کوبے مہری یادان وطن یادنہیں

غالب کی شاعری کواگر شولا جائے تواس میں تحقیق کے بہت سارے نے دروازے ہوسکتے ہیں لیکن مقالے کو سمیٹنے کی ہوسکتے ہیں اپنے مقالے کو تمیٹنے کی کوشش کرتا ہوں لیکن اس سے پہلے کہ بیمناسب سمجھتا ہوں کہ غالب کے خطوط سے بھی ایک دومثالیں پیش کی جائے تو بہتر ہوگا۔

غالب نے اپنے خطوط سے اُردونٹر میں ایک نے انداز کی بنیادڈالی ۔یاں یوں کہاجا تاہے جدید نثر کی بنیادغالب کے خطوط سے بڑی ہے۔ یہاں بھی غالب کا پنامنفر دانداز بیاں ہے ۔غالب چوں کہ خودداری کے زیادہ خواہاں تھے۔اس لیے ہرمیدان میں اپناایک راستہ نکالا ۔غالب کے خطوط 1857ء کے غدر کی بہترین ترجمانی کی ہے۔ جہاں ہمیں غدر کے پورے حالات سامنے دکھائی دیتے ہیں ۔غالب کے خطوط ہیں اور باقی فارس کے خطوط ہیں ۔غالب نے اپنے بہت سے دوستوں کوخطوط کھے جن میں مہدی آفادی ،مہدی مجروح ،مرز اقربان علی بیگ ، ہرگو پال تفتہ ،نواب امین خان ،نواب علاالدین وغیرہ کے نام قابل ذکر ہیں ۔غالب عمشق کے ساتھ غم روزگار کے بھی شکار سے علاالدین وغیرہ کے نام قابل ذکر ہیں ۔غالب کا ایک ملاحظہ ہوجوانھوں نے مرز اقربان علی خاں میں بھی کیا ہے ۔اس حوالے سے غالب کا ایک ملاحظہ ہوجوانھوں نے مرز اقربان علی خاں میں بھی کیا ہے ۔اس حوالے سے غالب کا ایک ملاحظہ ہوجوانھوں نے مرز اقربان علی خاں میں بھی کیا ہے ۔اس حوالے سے غالب کا ایک ملاحظہ ہوجوانھوں نے مرز اقربان علی خاں

\_\_ کولکھاہے۔

" بہاں خدا ہے بھی تو قع نہیں مخلوق کا ذکر کیا کچھ بن نہیں آتی ۔ اپنا آپ تماشائی بن گیا ہوں ۔ ربنج وذلت سے خوش ہوتا ہوں لیعنی میں نے اپنے آپ کواپنا غیر تصور کرلیا ہے ۔۔۔ اب تو قرض دار کو جواب دے۔۔۔ آئے بھم الدولہ بہارا کی قرض دار کا گریباں میں ہاتھ۔۔۔ یہ کیا ہے جمتی ہورہی ہے ؟۔ کچھ تو اکسو، کچھ تو بولو، بولے کیا ہے حیا، بے عزت کوئی سے شراب گندھی سے گلاب، براز سے کیڑا ، میوہ فروش سے آم، صراف سے دام، قرض لیے جاتا ہے یہ بھی توسو چوہوتا کہاں سے دول گا"۔

فدکورہ بالا خط کی تحریر سے بخوبی اندازہ ہوتا ہے کہ غالب کی ذاتی زندگی کس سمیری وتئکدتی کی شکارتھی کہ ہرآ دمی سے قرض لیے جارہا ہے ۔ ایسی بہت سارے خطوط ہیں جن میں غالب کی معاشی بدحالی کا ذکر بخوبی ملتا ہے۔ اس کے علاوہ غدر کے ہنگامی حالات اور دبلی کی تباہی وہربادی اور حکمر انوں کے ظلم وجرکو بھی غالب نے اپنے خطوط میں صاف لفظوں میں بیان کیا ہے۔ اس حوالے سے غالب کے ایک خط کے چند سطور ملاحظہ ہوں جوانھوں نے اپنے دوست نواب علاالدین خان کو لکھا ہے اُن کو لکھتے ہیں۔

''کل تمہارے خط میں دوباریہ کلمہ مرقوم دیکھا کہ دلی بڑاشہرہ ہے۔۔۔اے میری جان یہ وہ دلی نہیں جس میں تم نے علم مخصیل جان یہ وہ دلی نہیں ہے جس میں تم نے علم مخصیل کیا ہے۔۔

''۔۔۔۔وہ دلی نہیں ہے جس میں اکیاون برس سے مقیم ہوں۔ایک کیمپ ہے۔۔۔۔امرانے اہل اسلام میں اموات گنو،تو علی حسن خال بہت بڑے باپ کا بیٹا ۔۔۔۔نامردانہ مرگیا۔۔۔۔آغا سلطان بخش محمعلی خال کا بیٹا۔ جونود بھی بخشی ہو چکاہے۔ بیار بڑا۔نہ دوانہ غذا۔۔انجام کارمرگیا۔۔۔فیاالدولہ کی یانسورویے کرالے کی املاک

واگزاشت ہوکر پھر قرق ہوگئی ۔ تباہ وخراب لا ہور گیا۔ وہاں پراہوا ہے دیکھیے کیا ہوتا ہے ۔ قضہ کوتاہ قعلہ اور جھجرا، بہادرگڑ ھاور بلبھ گڑھاور فرخ نگر کم وبیش تمیں لا کھی ریاستیں مٹ گئیں۔ شہر کی عمارتیں خاک میں مل گئیں۔ ہنر مند آدمی یہاں کیوں پایا جائے؟ جو حکما کا حال کل لکھا ہے وہ بیان واقع ہے۔۔'۔

الغرض غالب کے خطوط 1857ء کے غدر کے آئینہ دار ہیں جن میں ہمیں گرتی ہوئی عمارتوں کی آوازیں اور بھوان کا مرنا صاف عمارتوں کی آوازیں اور بھوک سے بلکتے ہوئے انسانوں کی چینیں اور پھران کا مرنا صاف سنائی اور دکھائی دیتا ہے۔

آخر میں مجموعی طور پر یہی کہا جاسکتا ہے کہ اگر چہ غالب کسی نظریے کے علمبر دار نہیں ہیں اور نہ بھی اضیں ہم ترقی پیندی کے ٹہرے میں کھڑا کر سکتے ہیں۔ بیاں اتنا ضرور ہیں کہ اُن کے کلام میں ترقی پیندی کے عناصر کو تلاش کر سکتے ہیں۔ جو ہمارے لیے تحقیق کا ایک نیا موضوع بن سکتا ہے۔ جس پر مزید تحقیق کی ضرورت ہیں کہ کلام غالب حقیقوں کا آئینہ دار ہے جنہیں ہم ترقی پیندی کے ابتدائی نقوش سے تبیر کریں تو بے جانہ ہوگا۔

### پریمی رو مانی بحثییت شاعر ''سنگ میل'' کے آئینے میں

الطاف احمد ليكچرراردو، شعبهٔ تعليم جمول وتشمير فون نمبر: - 9906063535

ریاست جمول و تشمیر خصرف اپنی خوب صورتی کی وجہ سے پوری دنیا میں مشہور ہے بلکہ اد بی لحاظ سے خصوصاً فارس اور اردو زبان وادب کے حوالے سے بھی اس نے اپنی اہم خدمت انجام دی ہے شاید یہی وجہ ہے کہ فارس کے حوالے سے اسے ایران صغیر کہا جات اور اردو زبان کے حوالے سے اس ریاست نے جو خدمت انجام دی ہے اس کو چات کو خار کھتے ہوئے اگر اسے اردو زبان کا ایک اہم دبست ، کرش چندر، گیان چند جین ، آل احمد اسی ریاست کا فیض ہے کہ یہاں سے اقبال، چکہست ، کرش چندر، گیان چند جین ، آل احمد سرور، مسعود حسن خان ، تحمد دین فوق ، نور شاہ ، غلام سول ناز کی ، حکیم منظور ، رسا جاود آئی، ڈاکٹر برج پر تجی، حامد تی شعیری وغیرہ شاعر ، ادبیب ، نقاد اور صحافی پیدا کئے جنہوں نے اپنی تحقیق و تقیدی ، تخلیقی اور صحافیا نہ کا وشوں سے ریاست کے ادبی سرمائے میں نہوں میں حرف اضافہ کیا بلکہ اردو زبان کے حوالے سے ریاست کو اردو کے بڑے دابستانوں میں شامل کر دیا ۔ عصر حاضر میں جوشعراء وادباء یہاں کے ادبی وشعری سرمائے میں اپنی انتقاک کا وشوں سے اضافہ کر رہے ہیں ان میں ایک نام پر تجی رومائی کا ہے۔ پر تجی رومائی ایک کا وشوں سے اضافہ کر جی سے زیادہ مشہور ہیں ان میں ایک نام پر تجی رومائی کا ہے۔ پر تجی رومائی ایک کا وشوں سے اضافہ کر جی سے زیادہ مشہور ہیں ان میں ایک نام پر تجی رومائی کا ہے۔ پر تجی رومائی ایک نام پر تجی رومائی کو آگے بڑھاتے ہوئے کا وشوں سے اضافہ کر جی سے زیادہ مشہور ہیں انہوں نے اسین والد کے مشن کو آگے بڑھاتے ہوئے نام کر جی سے دیادہ مشہور ہیں انہوں نے اسین والد کے مشن کو آگے بڑھاتے ہوئے

نه صرف ان کی تخلیقات کومرتب کیا بلکه خود بھی اردو کی اہم شخصیات اور اصناف پر مضامین لکھ کراپنے خیالات کا اظہار کیا۔اس مضمون میں پر تمی رومانی کی شعری خدمات کا جائزہ ان کے شعری مجموعہ ' سنگ میل'' کے حوالے پیش کیا جائے گا۔

ڈاکٹر پر بھی روماتی 1953ء میں رنگ ٹینگ عالی کدل سری نگر کشمیر کے ایک اہلِ علم کشمیری پنڈت گھرانے میں پیدا ہوئے۔اان کے والد کا نام ڈاکٹر برج پر تمی ہے جواپی تخلیقات' منٹونون اور شخصیت' اور' ریاست جمول وکشمیر میں اردوادب کی نشو ونما'' کی وجہ سے ادب میں اب تک زندہ ہیں۔ ''منٹونون اور شخصیت' منٹو پر کھی گئی بہلی کتاب ہے جو برج پر بھی کی منٹوشنا ہی کو واضع کرتی ہے۔وہ بیک وقت ایک افسانہ نگار محقق اور تقاد تھے۔ پر تی کی منٹوشنا ہی کو واضع کرتی ہے۔وہ بیک وقت ایک افسانہ نگار محقق اور تقاد تھے۔ پر تی رومانی نے شعر وادب کا درس اپنے والد ڈاکٹر برج پر بھی سے حاصل کیا اور اس کے بعد اردو کے بڑے بڑے اسا تذہ جن میں پر وفیسر آل احمد سر ور، مسعود حسین خان، جناب اختر الا بمان، قمر رئیس، جناب مظہر امام وغیرہ سے فیض حاصل کیا۔ ۱۹۲۸ میں پر تی رومانی نے اپنی شاعری کا آغاز کیا۔ سب سے پہلی ظم' تار ہے' کے عنوان سے بچوں کے لئے گئی میں شائع ہوی۔ پر تی رومانی با قاعدہ طور پر شاعرتو نہیں ہیں لیکن ان کے ساتھ جو حادثات و واقعات پیش آئے انہوں نے ان کواپی مخلیقی صلاحیتوں اور ان کی شاعری سے نسبت کی بنا پر اشعار کی صورت میں ڈھال دیا اور شعری سرمائے میں ایک اہم شعری مجموعے' سنگ میل' کا اس طرح ریاست کے اردوشعری سرمائے میں ایک اہم شعری مجموعے' سنگ میل' کا اصافہ ہواجو و معور کا میں جھیے کر منظر عام پر آیا۔

پر تمی رومانی کا شعری مجموعه 'سنگ میل' ان کا ایک لوتا شعری مجموعه ہے جس کی اشاعت کے بعد پر تمی رومانی جمول وکشمیر کے شعری منظرنا مے پرنظرا تے ہیں۔اس مجموعه میں شامل غزلیں اور نظمیں رومانیت اور حقیقت کے علاوہ جمالیاتی رنگ وا ہنگ کا حسین امتزاج ہیں۔ شاعر نے زندگی کے تلخ تج بات کو بڑے سیدھے سادھے انداز میں قاری کے سامنے پیش کیا ہے۔اس میں شامل بیشتر کلام ۱۹۹۰ کے بعد کا ہے جب انہوں نے شمیر

سے جموں ہجرت کی۔ ہوا یوں کہ نوے کی دھائی کے بعد یہاں جوحالات پیدا ہوئے جوافرا تفری کا ماحول پیدا ہواان حالات کی بنا پر شاعر کواپنی آبائی زمین کو خیر آباد کہنا پڑا۔ اپنے آباو اجداد کی جنم بھومی کو چھوڑ نااتنا آسان نہیں ہوتا۔ اس کاغم شاعر کو ہمیشہ رہا اور پھرا یک انجائے نگر میں جہاں نہ کوئی اپنا ہمدرد تھا نئم گسار۔ ایسے حالات میں پر تمی رومانی تنہائی کے کرب میں مبتلا ہوجاتے ہیں۔ انہیں ہر طرف تنہائی ، بے بسی ، بے سی اور کسم پرسی میں آپنا آپ دکھائی دیتا ہے۔ جس کا آپنا آپ دکھائی دیتا ہے۔ جس کا اظہار و وہار بارا بینے کلام میں کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ ملاحظ فرمائیں پیاشعار:۔

تنہایوں کے گھر میں رہا ہوں تمام عمر میں کس لئے جہاں میں جیا ہوں تما م عمر

مصائب کی کڑکتی دھوپ میں تنہا کھڑا ہوں زمیں پر ہوں مگر میں آساں کو ناپتا ہوں

پر تمی رومانی نے اپنے کلام میں زیادہ تر فتنہ پرور ذہنیت، ناانصافی ، دنیا کی بے ثباتی ، بلندہستی اس کے علاوہ قدرتی ماحول کی رنگارگی میں اکیلے بن کا شدیدا حساس اور یاس و حسرت کے جذبات جیسے موضوعات کو نہایت فنی سلیقے کے ساتھ استعال کیا ہے۔۔ ڈاکٹر پر تمی رومانی نے اپنی شاعری میں پیچیدہ استعارات و تشبیہات کے بغیر زندگی کی تلخیوں اور اس کے مسائل کو بڑی خوبی سے پیش کیا ہے ملاحظہ ہوں چندا شعار:۔

یانی کا بلبلہ ہے حقیقت میں زندگی کیا جموں میں بڑا ہوں تمام عمر

199 رنج وغم ،سوز درول ،فكر جهال ،رسوائيال نعتیں کیا کیا ملی ہیں زندگی کے پیار میں

آج اپناہے آج کی کر فکر کل برایا تھاکل کو جانے دے

برے وقت میں کام آتا نہیں ہے کوئی ساتھ اپنا نبھاتا نہیں ہے

انہیں اس دنیامیں اپنا آپ اس قدر تنہااورا کیلا دکھائی دیتا ہے نہیں ڈرہے کہ کہیں اس جہاں میں کوئی بھی نہیں ہے غم گسار کون مرنے کی خبر شایع کرے اخبار میں

یریی رو مآتی کے کلام میں زندگی کی بنیادی سچائیاں اپنے پورے جوش کے ساتھ نظر آتی ہیں۔شاعرنے زندگی کی حقیقتوں کو جانا اور پہچانا ہے۔ زندگی کے مسائل، اس کی الجھنوں اور نیرنگیوں سے وہ بخونی واقف ہیں۔ دنیا میں جومحبت بس نام کی رہ گئی ہے ،لوگ ایک دوسرے کےخون کے پیاسے ہیں،تعصب،تنگ نظری اورغربت وافلاس نے انسان کوہر دور میں اپنی عزت وعصمت لٹانے برمجبور کیا ہے۔ ملاحظہ فر ما کیں بیا شعار :۔

> میں بے گانہ زندگی اس قدر ہوں خوشی میں بھی لب پر تبسم نہ آئے ہم یہ اب تک سمجھ نہ پائے کون ہیں اینے کون برائے

> لہو بہہ گیا میرا یانی کے مانند نہیں دے سکا کوئی مجھ کو سہارا

یہ کس نے مجھے گھر سے بے گھر کیا ہے

پیر کس نے ہے لوٹا میرا آشیانہ
گھر گھر میں افلاس کی دیوی ناچ رہی ہے برسول سے

ہوتے رہے ہیں جسم کے سودے اِس لئے بازاروں میں

برے وقت میں کام آتا نہیں ہے

کوئی ساتھ اپنا نبھاتا نہیں

پر تی رومانی نے اپنی شاعری میں لفظ'' آئینہ'' کوعلامت کے طور پر پیش کیا ہے۔اصل میں آئیندا کیا ایسی شے جوانسان کواس کی صحیح حقیقت بیان کرتا ہے۔ یہ کسی کا پاس لحاظ نہیں رکھتا ہے۔ پر یمی نے بھی اپنی شاعری میں'' آئینہ'' کی اسی صورت کے پیش نظر استعمال کیا ہے۔انہیں یفین ہے کہ آئینہ جھوٹ نہیں بولتا ہے۔اس لئے انہوں نے ہمیشہ آئینے کے سامنے طواف کوتے ہوئے نظر آتے ہیں اور زندگی کی حیقتوں کو دریافت کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ملاحظ فرمائیں بیا شعار:۔

جب تک رہا آئینہ نظروں کے سامنے میں بار بار آئینے کو دیکھا رہا آئینہ دیکھا ہے جھے اور آئینے کو میں ایکس عکس ٹوٹ گیا ہوں غلط نہیں میں خود میں دیکھا ہوں سرابوں کا سلسلہ آئینہ کھی جب بھی کہیں دیکھا ہوں میں اب اس سے بڑھ کے حادثہ ہوگا جہاں میں کیا آئینے سے خود اپنا پتہ بوچھا ہوں میں آئینے سے خود اپنا پتہ بوچھا ہوں میں

ڈاکٹر رومآنی نہ صرف ایک اچھے غزل گو ہیں بلکہ وہ ایک کامیاب نظم نگار بھی ہیں۔ ''سنگِ میل''میں شامل اُن کی نظمیں پڑھ کراس بات کا بخو بی انداز ہ ہوتا ہے کہ وہ ہرموضوع پرایک اچھی نظم لکھنے کی صلاحیت رکھتے ہیں۔ رومانی کی آزاد نظمیں'' گھاؤ''،''بغاوت''، '' کشمیرموسم خزال میں'' اور'' خزال کی ایک شام'' ایسی نظمیں ہیں جوآزاد ہیں لیکن اپنے اندر گہری معنویت اور عجیب درد و کرب کی کیفیت رکھتی ہیں۔ دراصل پر تمی رومانی نے زیادہ تر زندگی کی کلخیوں اور ناپائیدار شتوں کا ذکر تقریباً ہر جگہ کسی نہ کسی طرح سے کیا ہے۔ نمونے کے طور پرنظم'' گھاؤ'' کا اقتباس ملاحظہ ہو:

آحاؤ!

ہ جاوہ کہ تیرے بغیر زندگی وریان ہے تم نہآ جاؤ تو موت کی آگ سے میرابدن، آتمااور من

مجموعی طور پرہم ہے کہہ سکتے ہیں کہ ریاست جمول وکشمیر کے شعراء میں پر تی رومانی کا نام کافی اہمیت کا حامل ہے۔اگر چہ انہوں نے شاعری کی طرف کم توجہ دی ہے تا ہم''سنگ میل' کے مطالعے سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ شاعر کی طبیعت بالکل موزوں ہے۔طبیعت کی روانی اور سلسل ہرغزل اور نظم میں کارفر ماں نظر آتا ہے۔ پورے مجموعہ میں شامل غزلیں اور نظمیس پڑھتے ہوئے احساس ہوتا ہے شاعر نے فنی آداب کا لحاظ رکھا ہے۔ان کے کلام کی نفسیس پڑھتے ہوئے احساس ہوتا ہے شاعر نے فنی آداب کا لحاظ رکھا ہے۔ان کے کلام کی اندر نفسیس نبذش الفاظ و تراکیب ،علامت نگاری ہشیبہات و اسعارات کا نادر استعمال ، روایت و جدیدیت کی پاسداری ،سادہ وسلیس زبان وہ خوبیاں ہیں جو آئییں ریاستی شعراء میں ہم مقام عطاکرتی ہیں۔

## غلام نبی فراق \_ایک مخضر تعارف

امتیازاحمد ڈار، پیچرر

پروفیسرغلام نبی فراق کووادی کشمیر کے اعلیٰ ترین ادیوں میں شمار کیا جاتا ہے۔ فراق صاحب بیسوی صدی کے تیسری دہائی میں سرینگر کے پایین علاقے میں پیدا ہوئے۔ یہ 15 جولائی 1922ء میں پیدا ہوئے۔ انکے والد کا نام عبدالخالق اور والدہ کا نام مالہ تھا۔ فراق صاحب اپنے بھارے میں موتی لال ساقی کواپنے ایک نجی خط میں کھا ہے: میں 1922ء میں پیدا ہوا ہوں۔ باپ کا نام عبدالخالق اور بہوری کدل میں رہتا ہوں: 1922ء کی پیدایش ہے اس بات کا تذکرہ کشمیری ڈپاٹمنٹ کے :اوحال نامہ گوڈ نیک حصہ: تصنیف میں بھی کیا گیا ہے۔ چنا نچہ کشمیری ادب کی جوتاریخی کتابیں ہیں اُنکا مخصوص تذکرہ نہیں ماتا ہے۔

بحرحال غلام نبی فراتی شہر خاص کے بہوری کدل علاقے کے بحرام بازار میں پیدا ہوئے جہاں اُئے والدگرا می سکونت پذیر سے ۔ اُنکا گھر تجارت سے وابسة تھا، جواپی روزی روٹی محنت مشقت کر کے کماتے تھے۔ حالانکہ اس کوہم غریب گھر کسی بھی حالت میں نہیں کہہ سکتے ہے۔ کیونکہ فراتی صاحب اُس دور کے سارے آرام و آسایش کا سامان اُنکو فراہم تھا۔ اُنکا کاروبار روپی کا کام تھا۔ اُنکا دوکان اُنکے آبایی گھر کے قریب ہی تھا۔ جو آجکل بھی جاری ہے جس کوفراق صاحب کے بھانجے چلاتے ہیں۔ آج بھی وہاں روٹی کا کاروبار ٹھوک میں کیا جاتا ہے۔ غلام نبی فراتی کی ذات بٹ ہے۔ اُنکا بچین ابتدائی ایام کی بہت ہی عیش و آرام کے ساتھ گذرا۔ اُنکے والد کی پانچے اولا دیں تھی۔ جن میں تین کئر کے اور دولڑ کیاں ہیں۔ کچھا بچھ بھرا ہونے کی وجہہ سے اُنکو بچین سے ہی محبت، اخوت

ملی۔البتہ جیسا کہ بہت سے انسانوں کوزندگی میں ڈرامئی موڈ آتے ہیں۔اُسی طرح فراق صاحب کے زندگی میں بھی آئیں۔ پچھ میٹھے پچھ کھٹے۔والدہ گرامی کا سایہ زیادہ دیر تک خیل سکا۔فقط تین سالہ معصوم کی عمر میں ہی اپنی والدہ کی شفقت سے محروم ہوئیں۔ ماں کی وفات معصوم غلام نبی بٹ کیلئے پہلے ایک بہت المناک صدمہ تھا۔ اُئی وفات کے بعد فراق صاحب کو اُئے والد نے پالا۔عالانکہ والد صاحب وُکان کی مصروفیات میں مشغول ہوا کرتے تھے۔اور نضے غلام نبی بٹ کو پالنے کی ذمہ داری اُئی بڑی بہن کوتھی۔والد کی شفقت بھی زیادہ دیر تک نار ہی۔غلام نبی بٹ صاحب گیارہ سال کی عمر کے تھے جب والد کی وفات ہو بی وفات ہو بی ۔اُسکے بعد بٹ صاحب گیارہ سال کی عمر کے تھے جب والد کی وفات ہو بی ۔اُسکے بعد بٹ صاحب کی کفالت اُئے بڑے بھایی صاحب نے قبول کی ۔اُسے کی وفات ہو بی ۔اُسکے بعد بٹ صاحب کی کفالت اُئے بڑے بھایی صاحب نے قبول کی ۔

چھ یا سات سال کی عمر میں مقامی سرکاری پرایمری سکول میں تعلیم حاصل کرنے کی غرض سے داخل لیا۔ فراق صاحب بجین سے ہی دانا اور ذبین سے، اور علم حاصل کرنے کی بہت چاہت تھی۔ اُس زمانے میں شمیر میں تعلیم حاصل کرنے کے لےلوگ کم ہی راغب ہوا کرتے تھے۔ بچھ چند ہی بچ تعلیم حاصل کرتے سے۔ البتہ شہرخاص میں تعلیم کا شوق بڑھتا ہی جاتا تھا۔ اسی شوق نے فراق صاحب کو تعلیم جاری رکھنے کا جذبہ قائم رکھا۔ اور اُسکے بڑھے بھائی نے اُنکو بھی بھی والدین کی کمی محسوس ہونے نہ دی۔ پرائیمری تعلیم کے بعد اسلامیہ ہائی سکول میں داخل لیا۔ جہاں اُنہوں نے 1943ء میں دسویں جماعت کا امتحان پاس کیا۔ اور پھرالیس فی کالجے میں اعلیٰ تعلیم کیلے داخلہ لیا۔ جوان دنوں ادبی سرگرمیوں کا مرکز مواکر تا تھا۔ اُس کالجے میں پرتا ہمیگزین نکتا تھا جوآج بھی اپنے شمار سے نگھ کالی ہیں۔ فراق صاحب نے وہاں۔ 1948 میں منعقد ہونے والے پروگراموں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیتے تھے۔ میں اگراب فراق صاحب کی از دواجی زندگی کے بارے میں بات کریں تو اُنکی کی جوال اگر اب فراق صاحب کی از دواجی زندگی کے بارے میں بات کریں تو اُنکی کی جوال اگر اب فراق صاحب کی از دواجی زندگی کے بارے میں بات کریں تو اُنکی کی جوال اگر اب فراق صاحب کی از دواجی زندگی کے بارے میں بات کریں تو اُنکی کی جوال اگر اب فراق صاحب کی از دواجی زندگی کے بارے میں بات کریں تو اُنکی کی جوال اگر اب فراق صاحب کی از دواجی زندگی کے بارے میں بات کریں تو اُنکی کی جوال اگر اب فراق صاحب کی از دواجی زندگی کے بارے میں بات کریں تو اُنکی کی جوال اگر اب فراق صاحب کی از دواجی زندگی کے بارے میں بات کریں تو اُنکی

شادی 1948ء میں ہوئی۔ شریعہ حیات کا نام فاطمہ تھا، جو ایک نیک سیرت خاتون تھی۔ فاطمہ نے فراق صاحب کووہ سارے سکھ وسکون عطا کئے جو کہ ایک نیک سیرت شریک حیات کوہوتے ہے۔ فاطمہ جی کیطن سے فراق صاحب کو پانچ اولادیں ہوئی جن میں چارلڑ کیاں اور ایک لڑکا ہے۔ انکا اِکلوتا لڑکا ناصر منصؤر جو کہ دور در شن میں نوکری کرتے ہیں اپنے والدصاحب کو بہت عزت واحترام کرتے تھے۔ فراق صاحب ایک اچھے استادرہ چکے ہیں۔ فراق صاحب کی زبانی میں نے خود سُنا ہیں کہ اُنکو زندگی میں دو ہڑے شدید صدمے پنچے ہیں اول اُنکی والدہ اور دُوسراانگی شریک حیات کی وفات۔ انہوں نے اپنی شریک حیات کی وفات۔ انہوں نے اپنی شریک حیات کی وفات۔ انہوں نے اپنی سمندر: اپنی شریک حیات کے مرنے پر کچھ چند مرشوں کا بھی ذکر کیا ہے۔ اُسکی پہلی تصنیف: صدائے سمندر: اپنی شریک حیات کے مرنے پر کچھ چند مرشوں کا بھی ذکر کیا ہے۔ اُسکی پہلی تصنیف: صدائے سمندر: اپنی شریک حیات کے مرنے پر کچھ چند مرشوں کا بھی ذکر کیا ہے۔ اُسکی پہلی تصنیف: صدائے

امر سکھ میں تعلیم حاصل کرنے کے بعد اسلامیہ سکول ڈلکیٹ میں بحث ثیت اُستاد کام کیا۔ مگر کچھ مہینے کام کرنے کے بعد S.P کالج مین اسٹنٹ لا ببریری کی حیثیت سے تقرری ہوئی۔ جہاں دوسال کام کیالیکن ادبی سرگرمیوں میں لگا تار حصہ لیتے رہے۔ ادبی کتابوں کا مطالعہ کرتے رہے۔ وجہاں کی کہ سے تبادلہ انت ناگ کالج میں ہوا۔ جہاں انکے ساتھا یک واقعہ نسلک ہے کہ جب شیر شمیر شخ محموعبداللہ است ناگ کالج کی نیم یا بنیاد ڈالنے کے سلسلے میں وہاں گئو تعلام نبی فراق صاحب انت ناگ کالج جنگلات منڈی کی جگہ بنانے کے حق میں نہیں تھے، وجہ صاف تھی کہ فراق صاحب کا کہنا تھا کہ تعلیمی ادارے شور وعلی سے دور ہونے جا ہے۔ یہ بات شخ عبداللہ کو بہت پسند آئی اور کالج دوسری جگہ شعق ہوا۔ اُنہوں نے جموں کالج میں بھی کام کیا ہے۔ بیدا ببری میں کام کرنے کا بی نتیجہ تھا کہ انہوں نے انگریزی میں اللہ کو بہت پسند آئی میں ہوئی۔ نیوہ دورتھا جب تشمیر میں انجمن سازی بنے گئی، خاص کر کالجوں میں یوسٹنگ ہوئی۔ یہ وہ دورتھا جب تشمیر میں انجمن سازی بنے گئی، خاص کر کالجوں میں وارث انہوں کے میں گورل کا نفرنس شظیم وجود میں آئی۔ تو بہت سی شاخایں ان کالجوں میں اور شاخوں میں کام کرنے والوں میں غلام نبی فراتی سرگرم رُکن تھے۔ ہفتہ کا جور میں ان فراتی سرگرم رُکن تھے۔ ہفتہ کی وراتی میں فور تقی میں انہوں سے بنی اور شاخوں میں کام کرنے والوں میں غلام نبی فراتی سرگرم رُکن تھے۔ ہفتہ

ہفتہ منگے ہوا کرتی تھی۔اور فراق صاحب ادبی محفلوں اور منگوں کی کاروائیاں لکھتے تھے۔جن خاص شخصیتوں نے فراق صاحب کے پاس ایس پی کالج میں پڑھا ہے اُن رفیق رآز (کشمیر کے مشہورادیب) اور SKIMS کے (ڈاکٹر جلال) بھی شامل ہے۔مرحوم سیف الدین اور نندہ لال جیسے بڑے پرنسیل صاحبان کے ساتھ کام کیا ہے۔

غلام نبی فراتی صاحب ایک شریف النفس انسان سے۔ یہ ہمیشہ دوستوں کو سیح مشہور، خوشی دیتے سے۔ انکے ہاتھوں سب کو بھلا ہی ہوا ہے۔ شمیری زبان کے ساتھو لگاو انکو استے ہی گھرسے مال جب انکی بڑی بہن قرآن شریف کا ترجمہ شمیری زبان میں انکو سناتی تھی۔ انہوں نے 1944ء سے ہی شمیری زبان میں لکھنا شروع کیا۔ یہ وہ دور ہے ساتی تھی۔ انہوں نے 1944ء سے ہی شمیری زبان میں لکھنا شروع کیا۔ یہ وہ دور ہے جب راہتی اور جیسے بڑے ادیب اردوکی طرف بھی ابھی نہیں آئے سے۔ حالانکہ فراتی صاحب کہتے ہے کہ 1944 سے 1949 تک کا سارا کلام انہوں نے ضائع کیا۔ حالانکہ موات مجود صاحب ندہ ہی تھے اور فراتی صاحب ان باتوں سے کرتے ہے کہ اُس وقت مجود صاحب زندہ ہی تھے اور فراتی صاحب شمیری زبان کادامن پکڑ کرانی میٹھی آواز میں یوں پکارتے ہیں

:مژر آو آبشارن

نشاطن شاليم مارن

ژهارن پار کۆ**ت** گوو:

اب اگر غلام نبی فراق کے تخلص: فراق: کے بارے میں بات کریں تو ایک دلچشپ واقعہ ہے کہ چنا نچادب کے ساتھ پہلے سے ہی فراق صاحب کودلچیسی تھی۔ جن دنوں S.P کالج اُستاد سے اُن دنوں ایک تخلیقی رسالے میں فراق گورکھپوری کا مقالہ: روح کا ینات: غلام نبی بٹ کے ہاتھوں میں آئی ۔ تو انہوں نے سوچا کہ اس مقالہ پر تبصرہ کھے جہاں انہوں نے اپنانا م غلام نبی بٹ کھاالبتہ اسی رسالے میں جب یہ تبصرہ رسالہ میں شائع

ہوا تو اس میں اٹکا نام غلام نبی بٹ کے بجایے غلام نبی فراق آیا۔اس بات کا ذکر انہوں نے اپنے دوست پران ناتھ جلالی جو کہ ایک مشہور صحافی تھائن سے کیا۔ جو جلالی صاحب نے درجواب دیا کہ اب آپ اپناتخلص یہی رکھو۔ تو یوں غلام نبی بٹ پھر غلام نبی فراق صاحب نے۔

غلام نبی فراق صاحب نے نظمیں،غزلیں اور تقیدی مضامین بہت سارے کھیں ہیں۔اگراُئے کچھ چند کاموں پرنظر ڈالیں توا نکا تذکرہ یوں ہیں۔

- 1۔ یم سائز آلو: اس کتاب میں راہتی صاحب کے علاوہ اسکے چند کلام بھی چھپے ہویے ۔ ا بیں۔ یہایک چھوٹی سی کتاب ہے جو 20 صدی کے چھٹے دِہایی میں شالعے ہویی ہے۔
- 2- کا شراد بی اصطلاح: ادبی اصطلاحوں پر شمل بیفر ہنگ نما کتاب کشمیر یو نیورٹی کے کشمیری ڈیارٹمنٹ نے 1983 میں چھائی ہیں۔
- 3۔ کھ انسان سنز: بیر جمہ ہے۔ جس میں انسانی زندگی کے ارتقاء سے متعلق حیاتیاتی نوقطے نظر سوچنے پر آمادہ ہے۔ بیہ جموں وکشمیر بورڑ آف اسکول ایجو کیشن کی طرف سے شایع ہوئی ہے۔
- 4۔ **صدابۃ** سمندر:ایک حساب سے فراتق صاحب کی پہلی شعری مجموعہ ہے جس میں لگ بگ فراق صاحب کے جالیس بچاس سالوں کی شاعری کا کلام شامل ہیں۔اس کتاب کو 2003ء کا سامتہ اکا ڈمی دیا گیا۔
- 5۔ نو وشعرسو مبرن: پیشعری مجموعہ شمیراور جموں یو نیورسٹی کے شمیری شعبوں کے تدریسی ضروریات کو مدنظر رکھ کر تیار کی گی ہے جس میں بیسوی صدی کے نمایندہ تشمیری شاعری درج ہے۔
- 6۔ رنگ نظرن ہندکو: دوسری زبانوں کے شعری تخلیقوں کا کشمیری ترجمہ جو کشمیر یو نیورٹی کے کشمیری ڈپارنمنٹ کے ذریع شایع ہوا۔ جس میں غلام نبی فراق صاحب ایک کامیاب ترجمہ کار ثابت ہوا۔

7۔ وُوُو وَلَكُر مِهُند: ية تصنيف تنقيدي مضمونوں كاتر جمه ہے۔ جواس بات كا واضع ثبوت ہے کے فرات صاحب کواد بیات برکافی عبور حاصل ہے۔

8- پرښيه پينې: يې تقيدي مضمونو ل کامجموعه جو 2007 ميں شالع ہويي ۔

9۔ سُمہ اکھ صدابتے: پیشعری مجموعہ 2008 میں شایع ہوا۔جس میں پچھلے ہیں سال کے کلام کا جمع شدہ ہے۔

پروفیسرغلام نبی فرات 1970ء میں بہوری کدل سے نوشہرہ سرینگر منتقل ہو ہے۔ جہاں اُن کا عیال اب وہی سکونت بزیر ہے البتہ صحت کی مجبوری کی وجہہ سے بڑی علالت کے بعد دسمبر 2016ء میں انگاا نقال ہوا۔

#### كتابيات

- يروفيسرحامدي شميري، جديد كأشرِ شأعر، ڈياڻمين آ آٽشميري، سرينگر
- . پروفیسر مجروح رشید،عصری کاشر ها عری، بگ میڈیا ناجی منور شفیع شوق، ترقی پیندادب، کاشراد بک تواً رائے کشمیری ڈیاٹمہی<sup>د</sup>،
  - مشعل سلطانوُ ري، نادِم تير مارکسزِم، شيراز، نادِم نمبر، کچرل اکادي، صفه
    - ناجی منورشفیع شوق، ' کأشر ادبک تواً ریخ '' کأشر دُ با ٹمینٹ
      - موتى لال ساقى ،گاشرى ،آ زادگلچرل فورم ،
      - محريوسف ٹينگ، پيش كلام، صداية سمندر،

### ساحرلدهیا نوی کی شاعری میں عصری آگھی محدارشات

شعبهٔ ار دوجموں یو نیورسٹی

mohdarshaq20@gmail.com

ساحر لدھیانوی کا نام سنتے ہی دل ود ماغ میں ان کی شاعری کا خاکہ تیار ہونے لگتا ہے۔ ان کی شاعری چاہے ادبی ہو، فلمی دنیا کی کیوں نہ ہوالبتہ ان کی آواز ہرایک دلوں کی دھڑکن ہے۔ ساحر لدھیانوی کا اصل نام' عبدالحیٰ' تھا وہ ۸ مارچ ۱۹۲۱ء میں لدھیانہ میں پیدا ہوئے۔ ان کے والد چو ہرری فضل محمہ کا شار بھی شہر کے اعلیٰ ترین لوگوں میں ہوتا ہے ساحر کی پیدائش بھی اسی متمول گھرانے میں ہوئی ۔ لیکن یہ سے پتہ تھا کہ ساحر لدھیانوی آنے والے دنوں کی آواز بن کررونم ہوں گے۔ ان کے کلام سے ہرآ دمی اپنے رندگی میں نئی سے موڑ آئے جن سے ان کی لام سے ہرآ دمی اپنے رندگی میں نئی سے موڑ آئے جن سے ان کی اور میں بیدا ہونے گئیں ، لیکن وہ حساس پسند طبیعت کے مالک تھے۔ وہ انہوں نے سے سے پہلے اردوشاعری کو منتخب کیا۔ اور بعد میں اسی اردو کے ذریعے فلمی دنیا میں قدم رکھ دیا۔ فلمی دنیا میں بہنچ ساحرا کی الگ شخصیت کے مالک بننے گے۔ رفتہ رفتہ میں قدم رکھ دیا۔ فلمی دنیا میں گائے کا کھ کرنہ صرف فلمی دنیا میں شہرت حاصل کی بلکہ اردوا دب ساحر لدھیانوی نے فلمی کی الک ہوگئے۔ ساحر لدھیانوی نے فلمی کی الک ہوگئے۔ میں منفر دیجیان کے مالک ہوگئے۔

ساحر کی شاعری شروع میں نا کامی عشق پر مبنی نظر آتی ہے لیکن بعد میں یہ شاعری

معاشرتی، سیاسی ، ساجی ، اقتصادی ماحول کی عکاس کرتی ہے۔اُس زمانے کے ستم اور مشکلات کا ایک بہترین عکس ظاہر کیا ہے۔عشق کی کارفر مائی سے ساحر بھی دوچار تھے اور اس غم نے انہیں نڈھال کر کے رکھا تھالیکن ہرانسان کی اپنی سوچ وفکر ہوتی ہے۔جواس مسائل سے نکال کراز سرنوزندگی گذارنے کا ماحول بنالیتا ہے۔

ان کی شاعری عوامی جذبات پر پوری اترتی ہے اور ان کے زبان و بیان کا لہجہ آسان اور عام فہم ہے۔ جسے ساج کا ہروہ فر دہھی سمجھ سکتا ہے جس نے بالکل بھی کتاب کود یکھا نہ ہوگا ۔ اس ضمن میں ان کی شاعری میں '' تا مخیاں ، پر چھائیاں' آؤکہ کوئی خواب بنیں اور'' گاتا جائے بنجارہ'' قابل ذکر میں ۔

ساحر کی نظموں میں ہرطرف ظلم وستم کی عکاسی ملتی ہے۔وہ اس ظلم کےخلاف آواز بلند کرتے ہیں۔ان نظموں میں'' تاج محل'''چکئے''،شہکار غیرہ قابل ذکر ہیں اور بیالیں نظمیں ہیں جن سے کلاسکی کی جھلک نظرآتی ہے۔

تاج محل کا شارایک بہترین ظم میں ہوتا ہے، جس کے چندا شعار دولت وثروت سے نفرت کرتے ہوئے نظرآتے ہیں جسیا کہ

> اک شہنشاہ نے دولت کا سہارا لے کر ہم غریبوں کی محبت کا اُڑایا ہے مذاق

اس نظم میں اک شہنشاہ سے مخاطب ہوکر اپنی محبت کا بھی اظہار کیا ہے اور یہ عوام کو بتانے کی کوشش کی گئی ہے کہ دولت کے ذریعے بادشاہ نے ہم لوگوں کا نداق اڑایا۔اگر بغور دیکھا جائے تو محبت اور دولت کا آپس میں کوئی رشتہ نہیں ہوتا۔

ساحرنے 1946ء میں اک دوسری نظم کھھی جس کاعنوان ہے'' بیکس کالہوہے'' جس میں براہ راست ملگ قوم کولاکارا گیا ہے۔جس کا بیبند پوری نظم کی عکاسی کرتا ہے۔ دھرتی کی سکتی چھاتی کے بے چین شرارے پوچھتے ہیں تم لوگ جنہیں اپنانہ سکے وہ خون کے دھارے پوچھتے ہیں سراکوں کی زباں چلاتی ہے ساگر کے کنارے پوچھتے ہیں

يه حس کالہوہےکون مرا؟

اےرہبروملک وقوم بتا

ييس كالهوبيكون مرا؟

یہ ایسی لاز وال نظم ہے جوصدیوں تک ایک سوال کرتی رہے گی۔ بیشاع کے فن کا کمال ہے۔ آجے۔ آجے دور میں بھی کشمیر میں شبنم قیوم نے اس نظم کے عنوان پر ناول لکھ کرار دوا دب کو چارچا ندلگائے ہیں۔

اس طرح کی ایک طویل نظم پر چھائیاں ہے۔ یہ ساحرلد ھیانوی کی پہلی طویل نظم ہے۔
یہ نظم اس ساری دنیا میں امن اور تہذیب کے تحفظ کے لئے جوتح کیک چل رہی تھی اس کا حصہ
ہے۔اس نظم میں ساحرنے نو جوان نسل کوور شدمیں ملی ہوئی تمام چیزوں کو بچانے کی کوشش کی
ہے۔اوراس کوشش کا مدنظر رکھ کر پوری نظم تحریر کی گئی ہے۔

اس کے علاوہ بھی ساحر کی بہت ساری نظمیں ہیں جن کی آ واز رہتی دنیا تک قائم ودائم ہے۔ یہی ان کے کلام کی خاصیت ہے اور بیدائی آ واز بن کررہ جاتی ہے۔

خدائے برتر تیری زمین پر، زمیں کی خاطر یہ جنگ کیوں ہے؟ ہرایک فتح وظفر کے دامن پہ خون انسان کا رنگ کیوں ہے؟ زمیں بھی تیری ہے ہم بھی تیرے، یہ ملکیت کاسوال کیا ہے؟ یہ قبل وخوں کا رواج کیوں ہے، یہ رسم جنگ وجدل کیا ہے؟

(كليات ساحر، صفحه 473)

ساحرلد هیانوی کی شاعری میں احتجاجی لہر بھر پورنظراً تی ہے اور یہ احتجاجی بازگشت صدیوں تک برقرار رہے گی کیوں کہ انہوں نے اپنی شاعری میں تقریباً ایسے موضوعات کو

بیان کیا ہے جس میںعوام کی مشکلات کا از الہ کیا گیا ہے۔اور بیوہ دورتھا جب ہرطرف ظلم وستم كا دور دوره تھا۔

ساحر کی شاعری فلمی دنیا کی بہترین شاعری ہے۔جس کے ذریعے انہوں نے اپنی آواز کوعوام کے سامنے لایا ۔اور بیان کے کلام میں بہترین فنکاری کا مظاہرہ کرتا ہے۔ ساحر نے بہت سارے فلمی گانے لکھ کرفلمی دنیا کو جار جاندلگائے ۔جس میں'' جھی بھی میرے دل میں بیخیال آتا ہے''۔اور پھرا یک فلم میں یوں فر ماتے ہیں۔

رات جتنی بھی سنگین ہوگی صبح اتنی ہی رَکّین ہوگی غم نہ کر گرہے بادل نے گھیرا کس کے روکے رکا ہے سوہرا تنگ آچکے ہیں کش مکش زندگی ہے ہم ٹھکرانہ دیں جہاں کو کہیں بے دلی سے ہم مايوسى مال محبت نه يو حصة! ا پنول سے پیش آئے ہیں برگا نگی سے ہم

(کلیات ساحری)

ساحرنے ایسے اشعار غزل کی صورت میں پیش کر کے رہتی دنیا تک اپنے جذبات کی عکاسی کی ہے۔اُردومیں ایسے در دمند دل رکھنے والے لوگوں کو بیہ باور کروایا کہ غزل میں ہر ا یک موضوع کو برتنے کی گنجائش ہوتی ہے۔اب شاعر کس قتم کے فنکارا نہ صلاحیت کو مد نظر ر کھ کراینے اشعار کوشعری انداز میں تحریر کرتا ہے۔ اور اسی تحریر کیے ہوئے اشعار سے دنیا کے مصائب اور مشکلات کوخلاہر کیا گیا ہے۔

ن۔ ساحرلدھیانوی کی شاعری اگرچہ فلمی دنیا کی شاعری میں زیادہ اثر پذیر ہوئی ہے کیکن فلموں کےعلاوہ اور بھی بہت سارے مجموعے شائع ہوکرار دوادب کی آبیاری کرتے ہیں۔ ساحرلد هیانوی کی شاعری ہمارے معاشرے کی پوری طرح عکاسی کرتی ہوئی نظر آتی ہے کیونکہ ان کی شاعری ہمارے معاشرے کی پوری طرح عکاسی کرتی ہوئی نظر آتی مرد مجاہد کی طرح مردانہ صلاحیت کے ساتھ ظلم کے خلاف لکھا۔ اور یہاں تک کہ شاعری میں ساح عوام کی آواز بن گئے ہیں۔ کیونکہ شاعری کی قلم سے ہمیشہ عوام کے دردواحساس کی جھلک نظر آتی ہے۔ جس کا کمال ان کے کلام میں جا بجاماتا ہے۔ اور وہ عوام کے جذبات کا ظہار بڑی ہے یا کی سے کرتے ہیں۔

آؤكهآج غوركرين اس سوال پر

د کھے تھے ہمنے جودہ حسیں خواب کیا ہوئے

دولت بڑھی تو ملک میں افلاس کیوں بڑھا

خوشحالی عوام کے اسباب کیا ہوئے

جواینے ساتھ ساتھ کوئے دار تک

وہ دوست، وہ رفیق، وہ احباب کیا ہوئے

کیامول لگ رہاہے شہیدوں کے خون کا

مرتے تھے جن یہ ہم وہ سزایاب کیا ہوئے

ساحراینی دوسری نظم میں یوں رقمطراز ہیں

ذ را ملک کے رہبروں کو بلاؤ

بهگلیاں، بیکویے بیمنظردکھاؤ

ثناخوال تقدس مشرق كهال

ثناتقديس،شرق كهان بين؟

ان دونوں نظموں کے پیرائے سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ ساتھ لدھیانوی نے ثم دوراں اور ثم جاناں دونوں کا اظہار کیا ہے اوراس ملک کی بڑھتی ہوئی دولت، اور فٹ پاتھ پر مرتے ہوئے لوگوں کے ثم کی ایک اندوہ ناک داستان بیان کی ہے۔ جس سے ملک کے رہبروں کا

> مجرم ہوں میں اگر ، تو گنہگارتم بھی ہو ابے رہبران قوم خطا کارتم بھی ہو

ساحرکی شاعری میں کہیں کہیں ان کی ذاتی محرومیاں بھی نظر آتی ہیں۔جن میں عاشقی کا غم ،غم روز گار کا چرچا، تنہائی وغیرہ قابل ذکر ہیں۔

بقول مسعود منور'' ساخرا پنے ذاتی حوالے سے صرف فراق کا شاعر ہے اور ندی کے متوازی ہننے والی ندی اجماعی نظریات کی ندی ہے۔''

بظاہر ساحرا یک تنہا فرد تھے لیکن وقت کی رفتار کے ساتھ ساتھ وہ ایک کارواں میں داخل ہوگئے ۔ جس کا احساس آج ان کی شاعری کو پڑھنے کے بعد ہوتا ہے۔ دراصل ایک کامیاب شاعر تب ہی شاعر کہنے کے مستق ہے جب اس کی شاعری کئی سال گذرنے کے بعد بھی لوگوں کے دلوں پر راج کرتی ہوئی نظر آئے بیان کی شاعری کا کمال ہے چند شعر ملاحظہ کریں

میں پکل دوپکل کا شاعر ہوں پکل دوپکل میری کہانی ہے پکل دوپکل میری ہستی ہے پکل دوپکل دومیری جوانی ہے مجھ سے پہلے کتنے شاعر آئے اور آ کر چلے گئے پچھ نغمے گا کرچلے گئے ساحر نے اس قتم کے اشعارا پی شاعری میں پیش کئے ہیں ان کی بہت ساری غزلیں چھوٹی چھوٹی بحول میں تحریک گئی ہیں جس کو پڑھنے سے ایک نقشہ سامنے گھو منے لگتا ہے۔ ساحر کی شاعری میں عورتوں کے مسائل ، فران فلا محروں کے اندرونی حالات ، اپنے عشق کی ناکامیوں کے مصائب ، ماں باپ کے پیار کا کیساں نہ ہونا، معاشی حالات سے دو چار ان کی شاعری کے اہم موضوع ہیں۔ جو رہتی دنیا تک برابر رہے گی۔ ایک اندازے کے مطابق ان کی شاعری انہیں کئی صدیوں تک زندہ رکھنے کے لئے کافی ہے۔ اگرچہ وہ اس جہان فانی کو 25 اکتوبر 1980ء کو 59 سال 7 ماہ اور 17 دن گذار نے کے بعد چھوڑ کر چلے گئے اور ان کی شاعری کا بہترین خزانہ آج بھی موجود ہے۔ وفوادث کی شکل میں گئی ہیں۔ جو کچھ مجھے دیا ہے وہ لوٹا رہا ہوں میں

### ''سحرالبیان'' دورِجد پدکے آئینے میں

رنجیت کمار ریسرچ اسکالرشعبه أردویو نیورشی آف جموں

سائنس اور ٹیکنالو جی کے دور میں ہرائس چیز کو جو عقل کی کسوٹی پر کھری اُٹر تی ہے اُسے قبول کیا جاتا ہے۔ حقیق نے اُن تمام باتوں کو جو قیاس آرا ئیوں پر بنی تھی اور جنس ایک وقت تک مُستند مانا جاتا تھارد کردیا خواہ بات زمین کے گردسورج کے طواف کرنے کی ہویا پھر زمین کا ایک سینگ پر کھڑا ہونے کی ۔ یہی وجہ ہے گردسورج کے طواف کرنے کی ہویا پھر زمین کا ایک سینگ پر کھڑا ہونے کی ۔ یہی وجہ کہ بہت سے ایسے کا رنا مے جنہیں اپنے عہد میں شہرت نصیب ہوئی لیکن دو بِجد بید میں اُن کی حیثیت محض ایک تاریخی دستاویز کی رہی ۔ ادب میں بھی بہت سے ایسے فن پارے موجود میں جنمیں اپنے عہد میں کا فی شہرت نصیب ہوئی پھر بات انگریزی ادب کی ہو، فارتی ادب کی ہویا پھر اُردواد ب کی لیکن اِن فن پاروں کو جب ہم دو بِحد ید کے آئین میں دیکھتے ہیں دیکھتے ہیں موجود میں جنہیں ضرورت سے زیادہ شہرت می ۔ اُردواد ب میں ایک فن پارہ ''سحر البیان'' میر حسن کی ایسی مثنوی ہے جس کی عظمت کا لوہا محر حسین آزاداور طیل مشہور کتاب ''آب حیات' میں لکھتے ہیں۔ الرحمٰن اعظمی سے لیکر سخت گیر نقادگیم الدین تک نے بھی مانا ہے ۔ محمد حسین آزاداور خیل الرحمٰن اعظمی سے لیکر سخت گیر نقادگیم الدین تک نے بھی مانا ہے ۔ محمد حسین آزاداور خیل مشہور کتاب ''آب حیات' میں لکھتے ہیں۔

''ز مانے نے اس کی سحر بیانی پرتمام شعرااور تذکرہ نویسوں سے مختصر شہادت ککھوایا''

خلیل الرحمٰن اعظمی اپنی کتاب' مضامین نو' میں لکھتے ہیں۔ ''اس تصنیف میں میرحسن نے اپناخونِ جگرصرف کیا ہے یہ کہانی نہیں تہذیبی دستاویز ہے بیشعر محض نہیں صحیفہ حیات ہے'۔ کلیم الدین احمد اپنی کتاب'' اُردوشاعری پرایک نظر' میں لکھتے ہیں۔ ''اہم ترین چیز سحر البیان میں طرزِ اداہے عبارت صاف پا کیزہ اور بامحاورہ ہے'۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ' سحرالبیان' کو جوشہرت اور مقبولیت حاصل ہوئی کیا حقیقت میں یہ مثنوی اُس معیاری ہے بھی یانہیں یا پھر نقادوں نے عام روش کی پیروی کرتے ہوئے اس کی تعریف میں زمین اور آسان ایک کیے ہیں۔ میرے خیال ہے ' سحرالبیان' میں زبان کی خوبی کے سوالی کوئی دوسری خوبی موجود نہیں ہے جواسے اکیسویں صدی کے تخلیق کردہ فن یاروں میں جگہددلا سکے یا پھر دور جدید کے قاری کواپنی طرف راغب کر سکے۔ دراصل کوئی بھی فن پارہ کسی دور کسی رجحان یا پھر کسی خاص تحریک عاص تحریک میں موتا بلکہ بہترین فن پارہ وہ ہی تصور کیا جاتا ہے جس کی عظمت کسی بھی دور میں کم نہیں ہوتی ہے۔ اچھافن پارہ ہر نظے سانچ میں ڈھلتا ہوانظر آتا ہے وہ زمال ومکال کی قید سے آزاد ہوکر ہر دور میں خواہ زندگی کوئی بھی شکل میں ڈھلتا ہوانظر آتا ہے وہ زمال ومکال کی قید سے آزاد ہوکر ہر دور میں خواہ زندگی کوئی بھی شکل میں ڈھلتا ہوانظر آتا ہے وہ زمال ومکال کی قید سے آزاد ہوکر ہر دور میں خواہ زندگی کوئی بھی شکل

مثنوی''سحرالبیان'' کوجب دورِ حاضر کے آئینے میں دیکھتے ہیں توہمیں اس بات کا انکشاف ہوجا تا ہے کہ اس مثنوی میں کوئی الیی حقیقت یا کوئی الیی بات پوشیدہ نہیں ہے جوزندگی کوایک معیارعطا کر ہے۔ دراصل مثنوی میں نہ تو میرحسن نے اپنے دور کی مکمل عکاسی کی ہے اور نہ ہی مثنوی کی خصوصیات کو مد نظر رکھا ہے۔ سب سے پہلی چیز جومثنوی سحرالبیان کا قد چھوٹا کرتی ہے وہ ہے ایک فرضی قصّہ ایک ایسا قصّہ جس میں نہ تو کوئی جد ت ہے اور نہ ہی حقیقت کے ساتھ دور دور تک کوئی واسطہ۔ دراصل مافوق الفطری عناصر کی بھر مار نے ہی حقیقت کے ساتھ دور دور تک کوئی واسطہ۔ دراصل مافوق الفطری عناصر کی بھر مار نے

مثنوی کوحقیقت سے کافی دورکر دیاہے۔اگرچہ بیرکہانی مکمل طور پراسی شکل میں کہیں اور نہ ملے لیکن اس کے اجزا میں کوئی ایسی چیز نہیں ہے جسے نیا کہاجائے ۔دراصل بادشاہ کالا ولد ہونا ، پھر مایوں ہوکر بادشاہی ترک کردینے کا خیال آنا، وزیروں کااسےمشورہ دینا، پھر تخت وتاج کے وارث کا پیدا ہونا، اس برمصیبت آنا، اس بربری کاعاشق ہونا اور کل کا گھوڑاوغیرہ ایسے واقعات ہیں جن میں کوئی ندرت نہیں ہے۔ دراصل اس طرح کے واقعات ' سحرالبیان' سے پہلے بھی فن یاروں میں موجود تھے۔اس کئے بدکہنا درست ہے کہاس مثنوی کےسارے واقعات میرحسن کے طبع زادنہیں ہیں۔فرضی قصّے کےساتھ ساتھ مافوق الفطری عناصر نے بھی دور جدید کے قاری کومثنوی سے دورکر دیاہے۔ دراصل دورِ حاضر میں جب کہ انسان جا ندکی سیر کرر ہاہے۔ زمین کے علاوہ دوسرے سیاروں برزندگی تلاش کرر ہاہے۔ نئی نئی ایجادات زندگی کا رُخ بدل رہی ہیں ایسے میں ایک بری کا آدم زاد یرعاشق ہونا ،اُسے پرستان میں اُٹھالے جانااورآ دم زاد کا اپنے سے کی گناہ زیادہ طاقت رکھنے والى مخلوق كوزىر كرك واپس زمين برآنا ايسے واقعات بيں جنہيں دورِ حاضر ميں عقل بالكل تسليم نہیں کرتی ہے۔ پھر یہ کیسے ممکن ہے کہ دور حاضر کا قاری "سحرالبیان" کو پڑھ کراہے بہترین اورسدابہارفن یارہ نصور کرے گا۔ دراصل جس فن یارے کی سنگ بنیاد ہی جھوٹ بررکھی گئ ہواورجس جھوٹ کواس قدر بڑھا جڑھا کر پیش کیا گیا ہو کہاس نے مبالغے کی حدکو یار کر کے گلو کی شکل اختیار کرلی ہو پھراُس فن یارے کوسب سے بہترین فن یارہ کہنااحمقانیمل ہے۔ ميرحسن كي مثنوي ' سحرالبيان' 1199 ہجري \_ (<u>1784ء</u>) كومنظر عام يرآئي \_ دراصل جس دور کے اندر بیمثنوی لکھی گئی حقیقت میں میرحسن اُس دور کے سیاسی وساجی حالات سے بالکل ناواقف تھے اگراییانہ ہوتا تو وہ جنوں اور پریوں کی کہانی کے برعکس دوسرے اہم واقعات کواپنی مثنوی کے اندرسمو لیتے ۔ بید دورسیاسی انتشار کا دورتھا۔ ہندوستان ٹکڑوں میں تقسیم تھا کہیں نادرشاہ بے گناہوں کوموت کے گھاٹ اُ تارر ہاتھا کہیں انگریزمن مانی كرك كوٹھياں تغمير كررہے تھے ۔مربٹے، سكھ، راجپوت اپنے اپنے علاقوں كومضبوط كرنے

میں گے تھے۔''تہذیبوں کے کراؤ سے ایک ٹی تہذیب اپنے قدم جمانے میں کوشاں تھی ۔ ایسے میں اگر کہا جائے کہ میرحسن نے اپنی مثنوی میں اس دور کی کلمل عکاسی کی ہے توعقل یہ بات سلیم کرنے سے انکار کردیتی ہے بلکہ میرحسن عشق وعاشقی میں ڈوب کر کوہ قاف کی سیر میں مشغول نظر آتے ہیں۔ جنوں، دیووں اور پریوں کے نصور کا اس کے ذہن پر اس قدر مثلہ نظر آتا ہے کہ پوری مثنوی میں ان تصور ات سے باہر نکلتے نظر نہیں آتے ہیں۔ جہاں تک ''سحر البیان'' میں کر دار زگاری کا سوال ہے تو میرحسن کر داروں کے ساتھ انصاف کرتے نظر نہیں آتے ہیں۔ کر داروں کی نفسیات کو پیش کرتے ہوئے درجنوں اشعار قلمبند کرتے ہیں گرچر بھی ان کی نفسیاتی گھیوں کوسلجھانے میں ناکام دکھائی دیتے ہیں۔ ہاں اتناضر ور ہے کہ انسانی نفسیات کے برعکس جنوں اور پریوں کی نفسیات پر گہری وسترس دکھائی دیتے ہوئے نظر آتے ہیں اور نہ ہی مصیبت سے لڑنے کا حوصلہ ان میں دکھائی منازل طے کرتے ہوئے نظر آتے ہیں اور نہ ہی مصیبت سے لڑنے کا حوصلہ ان میں دکھائی دیتا ہے۔ اس کے برعکس ماہ رُخ پری اور فیروزشاہ کا کر دار کسی حد تک جاندار دکھائی دیتا ہے۔ اس کے برعکس ماہ رُخ پری اور فیروزشاہ کا کر دار کسی حد تک جاندار دکھائی دیتا ہے۔ اس کے برعکس ماہ رُخ پری اور انناذ ہین کہ پھے ہی وقت میں تمام علوم وفنون دیتا ہے۔ بے نظیر جو کہ مثنوی کا مرکزی کر دار ہے کافی دعاؤں کے بعد پیدا ہوتا ہے ۔ اتنا خوبصورت کہ چاند بھی شرما جائے اور اتناذ ہین کہ پھے ہی وقت میں تمام علوم وفنون ۔ اتنا خوبصورت کہ چاند بھی شرما جائے اور اتناذ ہین کہ پھے ہی وقت میں تمام علوم وفنون ۔ یہ سے دسترس حاصل کر لیتا ہے۔

گیانام پر اپنے وہ دل پذیر ہراکی فن میں سچ کچ ہوابے نظیر ہراکی فن میں سچ کچ ہوابے نظیر سکندر نژاد اور دارا حشم فلک مرتبت اور عطارو رقم رہے اس کے اقلیم زیرِ تنگیں عُلامی کریں اُس کی خاقانِ چیں عُلامی کریں اُس کی خاقانِ چیں لیکن جیسے کہانی آ گے بڑھتی ہے تو بے نظیر قدم پر بے حس اور لا چار نظر آتا ہے

جسے دوسروں کے سہارے کی ضرورت محسوں ہوتی ہے۔ پری کی قید میں پھوٹ پھوٹ کرروتا ہے۔ بدرمنیرکود کھے کرغش آجا تاہے وہیں بدرمنیرکا کرداربھی بے حس نظرآتا ہے۔ بنظیر کی جدائی میں بجائے خود کے تجم النساجو گن کاروپ اختیار کر لیتی ہے اورخود تنہائی میں روتی رہتی ہے۔

> تپ غم کی شدت سے پھرکانپ کانپ اکیلی لگی رونے مُنھ ڈھانپ دھانپ

دراصل میر حسن عشق کی اصل کیفیت ہے بھی واقف نہیں تھے اگر ایسا ہوتا تو نجم النساکی جگہ خود بدر منیر جوگن بن کربے نظیر کوڈھونڈنے نکلتی ۔ مثنوی میں سوائے نجم النساکے کردار کے علاوہ میر حسن کسی دوسرے کردار کے ساتھ انصاف نہیں کر سکا ہے۔

مولا ناالطاف حسین حالی نے اپنی تقیدی کتاب "مقدمہ شعروشاعری" میں مثنوی کوسب سے کارآ مرصنف قراردیا کیونکہ حالی جانتے تھے کہ مثنوی میں کسی بھی واقعے کوسلسل کے ساتھ پیش کرنے کی گنجائش ہے لیکن افسوس اُردوادب میں بیالمیدرہا کہ فنکاروں نے زیادہ ترفرضی عشقیہ قصّوں کی طرف دھیان دیا اور تخیل کی مدد سے کوہ قاف کی سیر میں مشغول ہوئے۔ اس کے ساتھ ساتھ کوہ قاف میں اپنی طاقت اور ہمت کا جلوہ بھی دکھایا صرف مثنوی میں بی نہیں بلکہ داستان کے ساتھ بھی یہی المیدرہالیکن اب جبکہ دور جدید کے آئینے میں بہم ان فن پاروں کود کیھتے ہیں تو جی اکتاجا تا ہے۔ اگر کوئی یہ بھتا ہے کہ ان فن پاروں کور کی سیاسی ،ساجی اور تہذیبی زندگی کا علم ہوجا تا ہے تو یہ غلط ہے۔ کوپڑھ کر ہمیں اُس دور کی سیاسی ،ساجی اور تہذیبی تاریخی حقیقت سے واقف ہوتے ہیں۔ اگر کھنوی تہذیب ومعاشرت کی عکاسی اس مثنوی میں کسی حد تک کی گئی ہے تو یہ کوئی سی سالہ ہوجا تا ہے اور نہ بی کوئی کھنوگ اس دور کی تہذیب بڑا کارنا مہنیں ہے۔ کیوں کہ "سحرالبیان" کوا دب کوز مرے سے نکا لئے کے بعد بھی نہ تو ہندوستان کی تاریخ کا کوئی سلسلہ ٹوٹ جا تا ہے اور نہ ہی کوئی کھنوگی اس دور کی تہذیب ومعاشرت سے ناواقف رہ سکتا ہے۔ دراصل قطب مشتری سے لیکر گاشن عشق ، پھول ومعاشرت سے ناواقف رہ سکتا ہے۔ دراصل قطب مشتری سے لیکر گاشن عشق ، پھول ومعاشرت سے ناواقف رہ سکتا ہے۔ دراصل قطب مشتری سے لیکر گاشن عشق ، پھول ومعاشرت سے ناواقف رہ سکتا ہے۔ دراصل قطب مشتری سے لیکر گاشن عشق ، پھول

بن، گلزار شیم ، دریائے عشق ، شعله عشق ، زہر عشق الیم مثنویاں ہیں جواردو کی مشہور مثنویوں میں شکار ہوتی ہیں بیل کی اضافہ ہیں ہوتا ہے میں شار ہوتی ہیں کی اضافہ ہیں ہوتا ہے اور نہ ہی ساج میں مثنویوں میں فرضی عشقیہ قصوں ، جنوں اور پریوں کے قصوں کے سوا کچھ بھی نہیں ہے اور جواد ب صرف فرضی عشقیہ قصوں ، جنوں اور جنوں پریوں کے قصوں کے سوا کچھ بھی نہیں ہے اور جواد ب صرف فرضی عشقیہ قصوں اور جنوں پریوں کی داستانیں بیان کرتا ہے ۔ دھیرے دھیرے اس کی اہمی ادر عظمت کم ہوجاتی ہے۔ بقولی رشید احمد سیقی

''جوقوم صرف افسانے کہنے اور سننے پراُٹر تی ہے وہ خودافسانہ بن حاتی ہے''

ادب محض دِل بہلان کا دریے نہیں بلکہ ادب سے بڑے بڑے انقلاب رونما ہوتے ہیں۔ ادب رہبری کی خدمات انجام دیتا ہے۔ ''سحرالبیان'' کوبھلے ہی نقادوں نے سراہا ہو لیکن بیر جے ہے آنے والی نسلوں کے لئے اس مثنوی میں جھوٹ اور مبالغے کے سوا کچھ بھی نہیں ہے اور جس طرح افلاطون نے اپنا بہت سارا کلام جلادیا تھا اسی طرح بہت جلد مثنوی سحرالبیان، کوبھی جلادیے کی بات کی جائے گی کیوں کہ ایسافن پارہ جو مخرب اخلاق ہو، تو ہم پرتی کی طرف لے جائے اور حقیقت سے دور لے جائے کسی بھی دور میں قبول نہیں کیا جائے گا سحرالبیان بھی ایسا ہی فن پارہ ہان مثنو یوں کے برعس بہتر تھا کہ ''مثنوی مولا ناروم'' کی طرز پرکوئی مثنوی تخلیق کی ہوتی جس سے اُردوا دب میں صونِ مثنوی کا قداد نچا ہوجا تا ہے طرز پرکوئی مثنوی تخلیق کی ہوتی جس سے اُردوا دب میں صونِ مثنوی کا قداد نچا ہوجا تا ہے اور ہر دور میں اس کی اہمیت میں مزیدا ضافہ ہوتا لیکن برحمتی سے ہمارے فنکار مجازی عشق کے میدان اور کووقا ف سے باہر ہی نہیں نکل پائے۔ مثنوی ''سحرالبیان' اس کا بہترین نمونہ ہے اور اس سے بھی بہترین نمونہ وہ آرائیں ہیں جو نقادوں نے اس مثنوی کے متعلق پیش کیسے دراصل اس میں کوئی شک کی بات نہیں کہ میر تقی میر نے شاعری کودِل، غالب نے دماغ ، اقبال نے روح اور میرحسن نے کوو قاف کی پریاں عطاکیں اس سے اندازہ دماغ ، اقبال نے روح اور میرحسن نے کوو قاف کی پریاں عطاکیں اس سے اندازہ دماغ ، اقبال نے روح اور میرحسن نے کوو قاف کی پریاں عطاکیں اس سے اندازہ دماغ ، اقبال نے روح اور میرحسن نے کوو قاف کی پریاں عطاکیں اس سے اندازہ دماغ ، اقبال نے روح اور میرحسن نے کوو قاف کی پریاں عطاکیں اس سے اندازہ و

## ڈاکٹرا قبال:فکروفلسفه خودی

مشاق احمرصدیقی ریسرچ اسکالر، جواہرلال نہر ویو نیورٹی،نی دہلی

mushtaqahmed90@rediffmail.com

Mob:9560877740

اینے من میں ڈوب کر پاجا سراغ زندگی تو اگر میرانہیں بنتا نہ بن، اپنا تو بن

ڈاکٹرا قبال ایک پیامی (massanger) شاعر تھے۔اردوشاعری خصوصاً نظم کوایک عظیم مقصد کے لیے استعال کرتے ہوئے انھوں نے اسے اس قدر جلا بخش کہ ثقبتم کے غزل گوشعراا بنی دنیا چھوڑ کرڈاکٹرا قبال کودنیا کے مقتدی ہوگئے۔

ڈاکٹر اقبال نے سوئی ہوئی قوم کو بیدار کیا،اس کے تن مردہ میں جان ڈالی اور جہدوعمل کا جذبہ پیدا کیا،ایسا کرنے کے لیے انھوں نے اردوشاعری کی محبوب ومرغوب صنف غزل کا جذبہ پیدا کیا،ایسا کرنے کے لیے انھوں نے اردوشاعری کی محبوب ومرغوب صنف غزل سے کام لینا چاہا تاہم اس کی کا ئنات بھی ڈاکٹر اقبال کے مقاصد کے لیے تھوڑی پڑگئی۔ چوں کہ وہاں اشار سے کنائے سے آگے بڑھنے کی گنجایش نہیں تھی اس لینظم کو وسیلہ اظہار بنایا اورا پنے فکر وفن سے اسے وقار عطا کیا۔ان کی طویل نظموں میں مسجد قرطبہ،ساقی نامہ، ذوق شوق اور خضر راہ وغیرہ ہیں جب کہ خضر نظموں میں جبریل وابلیس، لینن خدا کے حضور میں اور شعاع امید وغیرہ خصوصی طوریر قابل ذکر ہیں۔

ڈاکٹر اقبال کواس بات کاعلم ہو گیا تھا کہ مسلمانوں میں زبوں حالی پھیل چک ہے اور جب انھوں نے مسلمانوں کی زبوں حالی کے اسباب پرغور کیا توان میں ذوق عمل سے محرومی کوسرفہرست پایا۔ مزید وہ اس بات سے بھی آشنا ہوگئے تھے کہ مسلمان دنیا کو حقیراور نا قابل التفات سمجھنے لگے ہیں اور دنیوی ترقی کو ایک گمراہ کن خیال تصور کرتے ہیں جو کہ ٹھیک نہیں۔ ڈاکٹرا قبال نے جب یہ فیصلہ کرلیا کہ مسلمانوں کو زبوں حالی سے نجات دلانی ہے تو انھوں نے زبوں حالی کے اسباب پیتہ لگانے کی کوشش کی۔ انھیں اندازہ ہوا کہ مسلمانوں کی بربادی کا سبب بے مملی ہے اور یہ بے ملی نتیجہ ہے ترک دنیا کی تعلیم کا۔

فلسفه وحدة الوجود اسلام كنظرية وحدانيت سے ظاہري مماثلت كےسبب مسلمانوں میں مقبول ہوکران کا جزوا بیان بن گیا تھا۔اس نظریے سے مرادیہ ہے کہ حقیقی وجو دصرف اللّٰد تعالیٰ کا ہے باقی اس کی پر جھائی ہیں ۔ بہ فلسفہ کچھ تو افلاطون کے خیال کا نتیجہ تھا اور کچھ وحدانیت کی تعلیم کا۔افلاطون نے دنیا کے وجود اوراس کی حقیقت کوغار کی ایک مثال سے واضح کیاہے جو کہ تمثیل غار کے نام سے ادب میں اب بھی مشہور ہے۔وہ کہتا ہے کہ فرض کروہمیں پابہزنچیرکر کےکسی اندھیرے غارمیں دھکیل دیا جائے اور ہماری پیثت غار کے د ہانے کی طرف ہواور ہم اس طرح زنجیروں میں جکڑے ہوئے ہوں کہ دائیں بائیں اور آ کے پیچھے نہ دیکھ سکتے ہوں اس عالم میں ہمارے پیچھے آگ روثن کر دی جائے تو ہمیں ا پیخ سامنے متحرک پر چھا ئیں نظرآئے گی۔ دنیا کا وجود بس ان پر چھائیوں کی مانند ہے جس کے ذریعے حاصل ہونے والے علم کوبھی اس نے غیر حقیقی قرار دیا۔اس کے نز دیک دنیا محض نظر کا دھوکا ہےاورعقبی میںسب کچھ ہیں۔ان خیالات سے رہبانیت کوفر وغ ملا اوریہ خیال عام ہوگیا کہاس دنیا کو حاصل کرنے کی سعی اور دنیاوی ترقی کی خواہش مذموم محض ہے۔ مسلمان صوفیہ کوافلاطون کا پینظر ہے کہ دنیا فریب نظر ہے۔ حقیقی وجود صرف ذات ہاری کا ہے اور عقبی ہی سب کچھ ہے، بہت پسندآ یااورانھوں نے اس میں وحدانیت کی جھلک دیکھی تو فوراً اپنالیا۔ یہی فلفہ مسلمانوں میں وحدۃ الوجود کے نام سے مشہور ہوا۔کہا جاتا ہے کہ ذوالنون مصرى افلاطوني نظري برايمان لانے والا يهلاصوفي تھا۔ان كاعقيده تھا كمحبت خداوندی جب اپنی انتہا کو پہنچ جاتی ہے تو بندے کی انفرادی حیثیت ختم ہوجاتی ہے اور وہ

ذات خداوندی میں جذب ہوجاتا ہے۔صوفیا کی اصطلاح میں اسی کوفنافی اللہ کہتے ہیں ۔ ۔مسلمانوں میں ابن عربی نے اس نظریے کی وکالت کی ،وضاحت کی اور عام کیا۔عراقی اور عافظ نے اپنی شاعری کے ذریعے اسے فروغ دیا۔ حافظ نے دنیا کے کاروبار کو پیج بتایا اور اسے افسانہ وافسوں سے زیادہ اہمیت نہ دی۔ ڈاکٹر اقبال ،حافظ سے اس لیے بے زار سے کہ اس نے زندگی کی شکش سے دور رہنے کی تعلیم دی۔ دراصل افلاطونی نظریات پران کے اعتراضات بھی یہی مسے کہ بیاوگ زندگی کو چھوڑ کرموت کو اپنانصب العین قرار دیتے ہیں اور جس میں مادے کو سخر کرنے کے بجائے اس سے بھاگنے کی تعلیم دی جاتی ہے۔

ڈاکٹر اقبال کے نزدیک بی فلسفہ اسلام کی تعلیمات کے خلاف تھا اس لیے وہ اسے رد کرنا ضروری خیال کرتے تھے۔ انھوں نے اس نظر بے کے علمبر داروں پرکڑی تقید کی جن میں سے افلاطون بھی ایک تھا۔ کلیم الدین احمد نے جس طرح حالی کی کل کا کنات گن کے رکھ دی تھی۔ ڈاکٹر اقبال نے یونانی فلسفی افلاطون کی اہمیت بھی کچھاس سے زیادہ نہیں بتائی اسرار خودی شاہد ہے۔ ڈیکارٹ (Decart) ایک فلسفی تھا۔ اس نے ایک بات کہی تھی کہ دنیا کے متعلق بیسو چناممکن ہے کہ اس کا وجود ہے یانہیں لیکن میں اپنے وجود کو کس طرح حیالا دوں۔ ڈاکٹر اقبال کو حد عدل الوجود اور نطشے نے شو بنہار کے فلسفہ تنوطیت کورد تھے۔ ڈسکارٹ نے افلاطونی نظریئہ وحدۃ الوجود اور نطشے نے شو بنہار کے فلسفہ تنوطیت کورد کیا تھا۔ ڈاکٹر اقبال کوجس چیز نے زندہ جاوید کر دیا وہ ان کا فلسفہ خودی ہے۔ خودی علامہ اقبال یا ڈاکٹر اقبال کے الفاظ میں وحدت وجدانی یا شعور کا وہ روثن نقطہ ہے جس سے تمام اقبال یا ڈاکٹر اقبال کے الفاظ میں وحدت وجدانی یا شعور کا وہ روثن نقطہ ہے جس سے تمام انسانی تخیلات و تمنیا ہے مستفید ہوئے ہیں

پروفیسر نکلس (Nicolsom) کو لکھے ایک خط میں اقبال نے خودی کا ترجمہ (personalty شخصیت) کیا ہے۔ اس خط کے مطالع سے خودی کا جومفہوم واضح ہوا ہے اسے یوں بیان کیا جاسکتا ہے کہ ہر شخص کوقدرت کی طرف سے کچھ صلاحیتیں ملی ہوتی ہیں جن سے وہ خود بھی پوری طرح واقف نہیں ہوتا۔ ان صلاحیتوں اور لیا قتوں کا نام خودی

-4

خودی کا نشمن تیرے دل میں ہے فلک جس طرح آنکھ کے تل میں ہے

ان ہی پوشیدہ صلاحیتوں کی دریافت گویا اثبات خودی ہے۔ اثبات خودی کے بعداگلی منزل استحکام خودی کی ہے۔ استحکام خودی کے وجود کا منزل استحکام خودی کی ہے۔ استحکام خودی کے وجود کا یقین ہوجائے تو وہ اس کی تحکیل کے لیے کوشاں ہو کرخودی اس طرح لاز وال ہوسکتی ہے کہ استحکام ہوجائے:

ع خودی چول پخته گر د و لازوال است استحکام خودی کے لیے ڈاکٹر اقبال جن چیزوں کو لازمی قرار دیتے ہیں وہ ہیں عشق، جہدومل، پرامید، فقرواستغنا، خیروشراور مرشد کامل کا اتباع وغیرہ۔ کہ عشق:

عشق دم جبرئیل ، عشق دلِ مصطفیٰ
عشق دم جبرئیل ، عشق خدا کا کلام
عشق خدا کا رسول، عشق خدا کا کلام
ڈاکٹر اقبال یا علامہ اقبال کے نظام فکرو فلسفہ میں عشق کو مرکز ی حیثیت حاصل
ہے۔ بقول ان کہ اس سے انسان کی خودی کو استحکام حاصل ہے۔ اس عشق سے ان کی مردا
پیر ہے کہ انسان کے سامنے کوئی اہم مقصد ہونا چاہیے جس کو پورا کرنے کے لیے انسان کے
دل میں الیک شش ہو، تڑپ ہوجیسی کہ عشق میں ہوتی ہے۔
پیر عشق نہیں آسال، بس اتنا سمجھ لیجیے
اگ عشق نہیں آسال، بس اتنا سمجھ لیجیے
اگ آگ کا دریا ہے اور ڈوب کر جانا ہے

سقراط،افلاطون اورنطشے نے عقل ہی کوسب کچھ مانا اور جذبہ ٔ حیات کو جوساری تخلیق کی اساس ہے غیراصلی بتایا۔ڈاکٹر اقبال نے ان کے نظریات کو کھلے عام رد کیا اور کوئی اہمیت نہ دی۔اگر چہ کہ وہ یہ بھی تسلیم کرتے ہیں کہ بیفر دہی ہے جس سے حکیمانہ نظر حاصل ہوتی ہے تاہم اس معاملے میں وہ اس بات پر اتفاق رکھتے ہیں کہ عقل کی اپنی حدود میں بقول ان کی عقل ، مکان اور زمان کے تابع ہے۔

> عقل گو آشنا سے دور نہیں اس کی تقدیر میں حضور نہیں علم میں بھی سرور ہے لیکن میں دور نہیں یہ وہ جنت ہے جس میں حور نہیں

(اقبال فن اور فلسفه: 136)

برخلاف اس کے کہ عشق میں عیاری نہیں ، مکاری نہیں اور کا ہلی نہیں ۔ اس کی راہ نمائی میں منزلِ مقصود تقینی ہے۔ ملاوجہی نے داستان سب رس میں بھی تمثیلی طور پر بادشاہِ عقل کو بادشاہِ عشق کے مقابلے میں کمتر اور ناموس بتایا ہے۔ ڈاکٹر اقبال نے رازی کے فلسفہ عقل و خرداورا ہے روحانی پیرومر شدروی کے سازوسوز میں گئی را تیں صرف کرنے کے بعدان پر یہ حقیقت آشکار ہوئی کہ عقل وعشق کے معابلے میں بوعلی ، فارا بی اوررازی کی طرح ہیگل بھی حقیقت سے ناشنا س رہا۔ عقل وعشق کی کشکش میں امام غزالی نے عقل کلی کی اہمیت کا اعتراف کیا ہے۔ یہاں ڈاکٹر اقبال ان کے ہم نوا ہیں۔ غزالی نے عقل کلی کی ترقی یافتہ شکل کو عقل نبوی کا نام دیا ہے اور روتی نے اسے عقل ایمانی کہا ہے۔ مغربی مفکر ہر گساں نے عقل کے مقابلے میں وجدان کو سراہا ہے۔ صوفیہ کے نزدیک عشق کا کمال میہ ہے کہ وصال میسر ہوجائے ۔ عاشق ومعشوق کے درمیان سے ''من وتو''کا پردہ اٹھ جائے اور محبوب میں نہیں میرا تیرا ہوجائے۔

ع عشق ہےاصل حیات، موت ہےاس پر حرام

عشق اُن کے نزدیک ملکۂ خلاقی ۔ ہے منطقی عقل کے مقابلے میں حقیقی معرفت کا سرچشمہ ہے ۔ صوفیا نہ حکمت و وجدان کا بیمضمون کافی قدیم تھا۔ ڈاکٹر اقبال کی فکر رسا اور پیٹمبرانہ شاعری نے اس مضمون کو غیر معمولی وسعت ، تازگی ، گہرائی اور انقلابیت عطا کی سید

''جاوید نامہ''ان کی فارسی شاعری کا شاہکار (Master piece) ہے۔ایرانیوں نے اسے شاہنامہ فردوسی ،مثنوی معنوی ، بوستان سعدی اور دیوان حافظ کی صف میں رکھا ہے۔'' حکمت خیر کشراست'نا می نظم میں وہ علم وعشق کے تضاد کوواضح کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ علم اپنے تمام اکتسابات سمیت سوز دل سے اگر خالی ہوتو فتنہ گری ہے۔مغرب اسی سوز دل سے مخرومی کی وجہ سے علم کی سفا کی اور غارت گری کا وسیلہ اور آسرا بنائے ہوئے ہے اور وہ علم ابلیسی استعار کا ذریعہ بن گیا ہے لیکن اگر یہی علم عشق سے آمیز ہوجائے تو ملکوتی بن جاتا ہے خلافت کی ذمے داری ادا کرنے کے قابل بنا تا ہے اور تسخیر کا بنات اور خدمت انسانیت کے لیم میمیز کرتا ہے۔

ضرب کلیم کی نظم ' دُعلم وعشق' میں اقبال نے عشق کوسرا پا حضور اورعلم کوسرا پا حجاب ،علم کو ابن الکتاب اورعشق کوام الکتاب قرار دیا ہے۔

زمانہ عقل کو سمجھا ہوا ہے عقل راہ کسے خبر ہے جنول بھی ہے صاحب ادراک کے کہ کہ 227 عشق کی گرمی سے ہے معر کہ کا نئات علم مقام صفات عشق تماشائے ذات علم سكون وثبوت، عشق حيات و ممات

علم ہے پیدا سوال عشق ہے پنہاں جواب

سرزمین اندلس پر ڈاکٹر اقبال جب قدم رکھتے ہیں تو مسجد قرطبہ کے اسلامی آثار کا مشاہدہ کرتے ہیں۔مزیدا گربات کی جائے۔اموی شنزادہ عبدالرحمٰن اول کا بغداد سے فرار ہونے کی ، ہیانیہ میں فاتحانہ داخلے کی ،خلفائے اندلس کی علمی وسیاسی فتوحات کی ۔تمدن و تہذیبی ترقیات کی تواسلامی شان وشوکت کا جاہ وجلال سب کے اندر انھیں عشق کی کار فرمائی نظرآتی ہے۔حرمقر طبہ کا وجود توعشق کے ہی رہین منت ہے۔

> عشق کے مضرا ب سے نغمہُ تارے حیات عشق سے نور حیات عشق سے تار حیات

ڈاکٹرا قبال نے ساقی نامہاوراس سے بھی زیادہ مسجد قرطبہ میں عشق کی اہمیت کو واضح

<del>ہ</del> ☆جہدوعمل

مسلسل کاوشوں سے بدل جاتی ہیں تقدریں جوتھک کر بیٹھے جاتے ہیں وہ منزل یانہیں سکتے

خودی اینے استحکام کے لیے بےخودی سے ٹکراتی ہے اس طرح تصادم آرائی اور جہدو عمل کا آغاز ہوتا ہے۔اس تصادم آرائی کے نتیج میں انسان کی قوت بیکاری میں اضافہ ہوتا ہے اور وہ جدم کمل میں لذت یانے لگا ہے۔ باالآخریہ عادت اتنی پختہ موجاتی ہے کہ انسان کوا پنامقصد حاصل ہوبھی جائے تو وہ تھک کرنہیں بیٹھ اورسوچ ہے کہ یلٹنا، جھیٹ کر بلٹنا لہو گرم رکھنے کا ہے اک بہانہ

اب ٹھیرتی ہے دیکھیے جاکر نظر کہاں مٰدکورہ بات کے پیش نظر ڈاکٹرا قبال نے مثنوی اسرار خودی میں ایک نو جوان کا واقع نظم

کیا ہے جس کامفہوم زحت طبع کے لیقلم بند کرتا ہوں:

جب وہ نو جوان دشمن کے نرغے میں پھنس گیا تو اس نے مدد کی درخواست کی سیرعلی بجویری نےمشورہ دیا کتم دشمن کا خوف اینے دل سے نکال دو۔خودکوحقیراور کمترنتہ مجھو بلکہ جوقو تیں تمھارے سینے میں خوابیدہ ہیں بیدار کرو۔ یا در ہے نبرد آ زمائی کا حوصلہ انسان میں اس وقت پیدا ہوسکتا ہے جب اسے اپنی سکت کا احساس ہوجائے۔

ڈاکٹرا قبال نے عین مثنوی میں شیراور بکری کی ایک اور حکایت بیان فرمائی ہے جس میں ایک زمانہ شناس بکری نے جہد عمل سے لے کر جنگل کے بادشاہ شیر کو عاجزی اور ناتوانی کاسبق بڑھا کراس کی بہادری کاجوہر فنا کردیا اور اسے جذبہ خودی سے محروم کردیا۔ مذکورہ بالا واقعوں سے اس بات کے علم کی نصدیق ہوتی ہے کہ مردمومن کواپنی صلاحیتوں سے باخبر ہوجانا چاہیے کہ وہ خاک پر حکمرانی کرنے کے لیے پیدا ہوا ہے نہ کہ خود خاک ہوجانے کے لیے۔

اپنی دنیا پیدا کر اگر زندوں میں ہے یہ رسم قدیم ہے خمیر کن فکال ہے زندگی مخضرابه که سعی پیهم اور جهدمسکسل کے بغیرانسان اپنے مقصد کوحاصل کرنے میں ہرگز کامیاب نہیں ہوسکتا ۔ یہی بات جاند جوستاروں کا قافلۂ سالار ہے ستاروں کو سمجھا تا ہوا نظرآ تاہے۔

> گردش سے ہے زندگی جہاں کی یہ رسم قدیم ہے یہاں کی

<u>ابلیس</u> ☆ابلیس

ڈاکٹر اقبال اہلیس کو حرکت کا سرچشمہ مانتے ہیں بقول ان کے زندگی کے سار بے ہنگا ہے اس کے دم سے روشن ہیں۔ وہ نہ ہوتو کا ئنات ٹھنڈی پڑجائے گی اور کا ئنات سے زندگی کے آثار ناپید ہوجا ئیں گے۔ گویا وہ سکون پرور اور بے شوروشغب زندگی کو کوئی اہمیت نہیں ویتا۔ سعی وعمل سے معمور دنیا اور اس کے ..... ہنگا موں کی اہمیت کا قائل ہے ایک تو اس کا عشق اتنا سچا ہے کہ خدا کے تھم پر بھی وہ خدا کہ سواکسی کو سجدہ نہیں کرتا۔ یا در ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ابلیس کو بارگاہ نبوی میں سجدہ کرنے کا حکم دیا تھا جیسے شیطان (ابلیس) نے قبول نہیں کیا۔ دوسر سے ہروقت جدوجہد میں لگار ہتا ہے۔ خود اس کے الفاظ میں: '' مجھے تو جمعہ کی چھٹی بھی نہیں ملی!''

ع فرصت آدینہ راکم دیدہ ام مخضراً بیدکہ ڈاکٹر اقبال انسانی زندگی کے ہی قائل ہیں تاہم انسانی زندگی کووہ ابلیسی زندگی کی طرح دیکھنا چاہتے ہیں ۔اس ابلیس نے خوابیدہ لوگوں کے ذہنوں میں انقلاب برپاکیا ہے۔ مُستی اور کا ہلی اس سے کوسوں دور ہے۔ ڈاکٹر اقبال کے نزدیک کا ہل انسان کوئی اہمیت نہیں رکھتا۔

☆ فقرواستغنا

عمل سے زندگی بنتی ہے جنت بھی جہنم بھی بیخا کی اپنی فطرت میں نہ نوری ہے نہ ناری ہے

فقر، استغنا کوبھی ڈاکٹر اقبال کے نظام فکر وفلسفہ میں لاز وال اہمیت حاصل ہے بقول ان کے اس سے خودی محکوم تر ہوجاتی ہے۔ وہ انسانی زندگی کو چارونا چار کسب معاش کے خاطر کسی کامختاج نہیں دیکھنا چاہتے ہواور انسان کو دست سوال در از کرنے کے بجائے اپنی زندگی آپ بیدا کرنے کی تلقین کرتے ہیں۔ ایک نظم میں اپنے بڑے بیٹے جاوید کوفسیحت کرتے ہیں کہ 'خودی نہ بی تحری نہ بی میں نام پیدا کر''

230 میرا طریق امیری نہیں ہے فقیری ہے خودی نہ چے غریبی میں نام پیدا کر اٹھا نہ شیشہ گران فرنگ کے احسان سفال ہند سے مینا وجام پیدا کر

اس شمن میں وہ ایک مثال بھی دیتے ہیں کہ ایک امیر آ دمی کا بیٹا جو باپ کی کمائی ہوئی ۔ دولت ور نہ میں یا تا ہے سوالی ہے۔ بروفیسر نکلس کے نام ایک خط میں اقبال نے اس کی صراحت کرتے ہوئے بیرواضح کیا ہے کہ ذاتی محنت کے بغیر جو کچھ بھی حاصل ہووہ سوال ہی ہے۔علاوہ ازیں وہ ہمیں تاریخ اسلام کے ایک واقعے سے خبر دار کرتے ہیں جس میں فاروق اعظم اونٹنی ہے نیچےاتر کراپنا تازیانہ خوداٹھاتے ہیں ،انھوں نے بیر گوارہ نہیں کیا کہ غلام ان کی مدد کریں حالال کہ غلام ان کے ساتھ تھے۔

کلام اقبال میں لفظ فقرا صطلاحاً استعال ہوا ہے۔ان کے یہاں فقیری دولتی و مسکینی نہیں بلکہ دینوی وسائل کو سخر کر کے ان سے بے نیاز ہوجانے کا نام ہے۔ اک فقر سے قوموں میں مسکینی و دل گیری اس فقر سے مٹی میں خاصیت اکسیری مخضراً بہ کہ ڈاکٹر اقبال کے نزدیک دست سوال در از کرنا ایک مذموم فعل ہے۔اس

> مانکنے والا گدا ہے صدقہ مانکے یا مزاج کوئی مانے یا نہ مانے میرو سلطان سب گدا

سے خودی کی روح مجروح ہوتی ہے۔

يقيل محكم عمل بيهم محبت فاتح عالم جہاد زندگانی میں ہیں یہ مردوں کی شمشیریں یقین کا مضبوط ہونا عمل پیہم ہونا اور فاتح عالم کی محبت کوڈ اکٹر اقبال نے زندگی کے جہاد میں مردوں کی شمشیروں سے تعبیر کیا ہے۔ بقول ان کے ناامیدانسان کے حوصلے پست کردیتی ہے ویسے بھی ڈاکٹر اقبال امید کے شاعر ہیں وہ بار بار ہمت نہ ہارنے کی تلقین کرتے ہیں وہ قوم موملت سے بیزار نہیں۔ اضیں امید ہے کہ دلوں میں حوصلے اور حوصلوں میں جان پھر پیدا ہوگی چوں کہ بیمٹی بڑی زرخیز ہے ساقی۔

نہیں ہے ناامید اقبال اپنی کشت وریاں سے ذرانم ہو تو یہ مٹی بڑی زخیر ہے ساقی

مخضرا میر کہ پر امید دینا بھی ڈاکٹر اقبال کے نظام فکروفلسفہ کا ایک خاص وصف ہے۔ انھیں یقین کامل ہے کہ بیہ عملی اور مایوی جلد ہی ختم ہوجائے گی۔ خودکو حقیراور کمتر سیجھنے والا انسان آخرخود آگا ہی اورخود شناسی سے کام لے گا اور سعی ومل کے ذریعے منزل مقصود تک رسائی حاصل کرے گا۔

نگاہ مرد مومن سے بدل جاتی ہیں تقدیریں جو ہوجو ذوق یقیں پیدا تو کٹ جاتی ہیں زنجیریں

 $\Diamond \Diamond \Diamond \Diamond$ 

ارادے جن کے پختہ ہوں نظر جن کی خدا پر ہو تلاظم خیز موجوں سے وہ گھبرایا نہیں کرتے

☆شابين

نہیں تیرا نشمن قصر سلطانی کے گنبد پر تو شاہیں ہے بسیرا کر پہاڑوں کی چٹانوں پر

جس طرح سے ابلیس اپنے خاص وصف کی بنا پر دنیائے عالم میں ایک خاص پہچان رکھتا ہے،ٹھیک اسی طرح شاہین کے بھی بعض ایسے اوصاف ہیں جواسے با کمالوں کی صف میں کھڑا کردیتے ہیں۔شاہین کلام اقبال میں سخت کوشی اور جہد مسلسل کی علامت ہے مگریہ علامت محض شاعرانہ علامت نہیں۔ مذکورہ بات کی ترجمانی ڈاکٹر اقبال نے اپنے ایک خط میں کی ہے۔ڈاکٹرا قبال شاہین کے مداح ہیں کیوں کہ:

🖈 خودداراورغیرت مندہے۔اپنے کیے پریقین رکھتاہے۔

🖈 دوسروں کے شکار کاعادی نہیں ہے۔

ہے کے تعلق ہے آشیانہ ہیں بناتا۔ اس بات سے آگاہ ہے میرامستقل ٹھکانا یہاں نہیں ہے کہیں اور ہے۔ ہے۔ کہیں اور ہے۔

🖈 بلند پرواز ہے اور پہاڑوں کی چٹانوں پر بسیرا کرنے کامتمنی ہے۔

ﷺ خلوت نشین ہے۔ زیادہ جمع کرنے کا لا کچنہیں رکھتا۔ اسے علم ہے کہ سکندراعظم بھی چھوڑ کر جلا گیا تھا۔

🖈 تیزنگاہ ہے۔ دور کی نظرر کھتا ہے۔

مخضراً یہ کہ ڈاکٹر اقبال نے شاہین کو مندرجہ بالا اوصاف کے بنا پر بے حد پسند کیا ہے۔ بقول ان کے اگر یہی اوصاف انسانی زندگی میں بھی کارگر ہوجا کیں تو انسانی خودی مشحکم ہوجائے گا۔کلام اقبال میں شاہین کی مشحکم ہوجائے گا۔کلام اقبال میں شاہین کی نمایاں خصوصیت جدوجہدہے۔

پرندوں کی دنیا کا درویش ہوں میں کہ شاہیں بناتا نہیں آشیانہ

یمردکامل

خودی کو شخکم کرنے کے لیے حضور پر نور کی سیرت اوران کے اعمال کی نقل کرنالازی ہے چول کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات کا مل الصفات ہے لہذا جو بھی ان کی پیروی کرے گاوہ انسان بھی کامل ہوجائے گا۔ اقبال کا اتفاق رائے یہ ہے کہ جب کوئی مرد کامل کا مکمل انباع کر لیتا ہے تو اس کی خود کی مشحکم ہوجاتی ہے پھراس شخص میں خدائی صفات پیدا ہوجاتی ہیں اور مرد کامل بن جاتا ہے جواس کی مرضی ہوتی ہے وہی اللہ کی مرضی ہوتی ہے۔ یہ شعر

و تکھتے:

ہاتھ ہے اللہ کا بندہ مومن کا ہاتھ غالب وکار آفریں کار کشا، کار ساز

ڈاکٹر اقبال کا بیمردمومن نطشے (Netsey) کے فوق البشر (superman) سے مختلف ہے اس کا فوق البشر خود مختار ،خود غرض اور اللہ کا نافر مان ہے لیکن ڈاکٹر اقبال کا مرد کامل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کا دلدادہ ،اللہ کا فر ماں بردار اور اس کے سامنے سرجھکانے والا ہے۔

کی محمد سے وفا تو نے تو ہم تیرے ہیں یہ جہال چیز ہے کیا لوح وقلم تیرے ہیں

**☆زمان ومكان** 

زمان ومکان کی قیر سے انسان کی آزادی عین منشائے الہی ہے اور یہی مقصد حیات ہے۔ حضرت آدم علیہ السلام کواسی لیے خلیق کیا گیا کہ وہ ساری کا نئات کو مسخر کرلیں اور زمان ومکان کی قید سے بالاتر ہوجائے۔ ڈاکٹر اقبال نے زمانے کی دو قسمیں بتائی ہیں ایک زمان مسلسل اور دوسراز مان خالص ۔ زمان مسلسل وہ ہے جوگر دش زمین کار ہین منت ہے اور اس کے روز کو صبح ، دو پہر اور شام میں تقسیم کیا گیا ہے۔ زمان حقیقی وہ زمانہ ہے جس کا خارج میں کوئی وجو دنہیں اس کا روز ایسا ہے جو بھی غروب نہیں ہوتا اور اس کا نام حیات جاودال ہے۔

تیرے شب وروز کی اور حقیقت ہے کیا ایک زمانے کی رَوجس میں دن ہے نہ رات

ڈاکٹرا قبال عراقی نظریئرز مال کے حامی ہیں۔ان کا کہنا ہے زماں کی حقیقت پرا گرغور کیا جائے تو اس کا سمجھنا مشکل ہے لیکن اگر انسان اپنے باطن پرغور کرلے تو یہ بات واضح ہوجائے گی کہ جس چیز کووہ اپنی زندگی سمجھتا ہے وہ دراصل زمانہ ہی ہے۔فارسی شاعر کا یہ

مصرع د یکھئے:

### در من نگری میچم درخود نگری جانم

☆خيروثر

خیر سچائی کو کہتے ہیں اور شربرائی کو۔دونوں چیزیں دنیا میں موجود ہیں۔ بقول ان کے خودی جب اپنے استحکام کی جانب بڑھتی ہے تو یہ دونوں چیزیں صف آ را ہوجاتی ہیں۔ کچھ اس کی معاونت کرتی ہیں تو کچھ اس کی مزاحمت ۔ بعض مفکرین کا خیال ہے کہ دنیا میں ہر طرف شربی شر ہے۔ خیر نہ ہونے کے برابر ہے۔ گیان چندجین کے بقول برا آ دمی بالکل ہی برانہیں ہوتا۔ قر آن سے بھی ثابت ہے کہ شردنیا میں خیر کی بدولت زندہ ہے۔ شو پنہاردنیا کو آلام ومصائب سے معمور بتاتا ہے۔ اس کے نزدیک یہاں رخ وغم کی فراوانی ہے اور خوثی کا فقدان ہے۔ ہرجگہ شرخیر پرغالب ہے۔ محمد بن ذکریا اور امام رازی بھی اسی خیال کی فوال سے کوشی کو قون سے خودی کو متحکم کرے اور جو چیزیں استحکام تلقین کرتے ہیں۔ یعنی انسان خیر کی قونوں سے خودی کو متحکم کرے اور جو چیزیں استحکام خودی کے داستے میں مزاحم آئیں انسان ان کا ڈٹ کرمقابلہ کرے۔

#### **☆تربیت خودی**

الله اگرتوفیق نه دے انسان کے بس کی بات نہیں فیضان محبت عام سہی، عرفان محبت عام نہیں تربیت خودی کے لیے ڈاکٹر اقبال نے تین مراحل بتائے ہیں:

🖈 اطاعت

ت ضبطنس ت

🖈 نيابت الهي

یمیل خودی کی پہلی شرط احکام الہی کی پابندی ہے ڈاکٹر اقبال کے نظام فکروفلسفہ میں انسان بندہ مجبور نہیں بلکہ نفس امارہ کا غلام ہے اسے اطاعت اور فرماں برداری کا قائل ہونا

چاہیے پھروہ مقام اختیار تک پہنچ سکتا ہے۔ دراطاعت کوشش اے خفلت شعار

می شوداز جبر پیدااختیار

ضبط نفس تحمیل خودی کی دوسری شرط ہے جو چیز ہے انسان کواطاعت سے دورر کھنے کی کوشش کرتی ہے وہ اس کانفس امارہ ہے۔ نفس امارہ کیا ہے؟ شہوت، غضب، حرص، تکبراور خوضی یہ قو تیں انسان کو جنت نہیں دوزخ کی طرح بلاتی ہیں اور سرکشی و نافر مانی کی ترغیب دیتی رہتی ہیں ۔انسان کو ان چیزوں سے بچانا چاہیے اور اپنے نفس کو مطبع کرنا چاہیے۔ نیک لوگوں سے گفت وشنید کرنی چاہیے۔ ڈاکٹر اقبال مثال دیتے ہیں کہ سرور کا کنات صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک نظر نے حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ کی زندگی میں انقلاب بریا کردیا تھا۔

#### **☆فلسفه خودی**

فلسفہ کے چودی دراصل فلسفہ خودی کی تکمیل ہے وہ اجتاعی نظام اور جماعتی ضبط و
آئین کے پیروکار ہیں ۔خودغرض انسان ان کے سامنے کوئی اہمیت نہیں رکھتا۔ برگسان
اجتاعی زندگی کوردکرتا ہے۔اس کے نزدیک حقیقی وجود سے باہرایک مصنوعی ڈھانچہ ہے اور
فرد سے اس کا تعلق محض ،ظاہری اور جبری ہے نظشے نے انفرادی آزادی کے لیے اجتماعی
ضوابط و آئین سے رہائی کا مطالبہ کیا ہے۔ قرآن میں 'یداللہ علی الجماعة 'مذکور ہے یعنی
جماعت پراللہ کا ہاتھ ہوتا ہے۔احادیث میں فرمایا گیا ہے کہ شیطان جماعت سے بھا گتا
ہے۔حضرت علی نے تفرقے سے بچنے کی ہدایت فرمائی ہے۔ڈاکٹر دونوں کی اہمیت سلیم
کرتے ہیں لیکن ان کا پائیدار نظریہ اسلامی تعلیمات سے ماخوذ ہے۔
ڈاکی گئی جو فصل خزاں میں شجر سے ٹوٹ
ڈالی گئی جو فصل خزاں میں شجر سے ٹوٹ

\*\*\*

شجر ہے فرقہ آرائی تعصب ہے ثمر اس کا یہ وہ پھل ہے جو جنت سے نکلوا تا ہے آ دم کو

مذکورہ بالا نکات کے علاوہ بھی کی پہلوڈ اکٹر اقبال کے نظام فکر وفلسفہ سے متعلق بیان کیے جاسکتے ہیں جیسے جبرواختیاروغیرہ ۔انھوں نے خودی کا فلسفہ پیش کیا ہے۔خودی وعشق کے جاسکتے ہیں جیسے جبرواختیاروغیرہ ۔ جوڈ اکٹر اقبال کے سارے کلام میں جاری وساری

ملت کی زبوں حالی انھیں بے چین رکھتی ہے۔ مسلمان مغرب کی در یوزہ کرے بیان کے لیے نا قابل برداشت ہے۔ ان کا پیغام یہی ہے کہ امت خودی میں ڈوب کرعشق اور عشق رسول سے سرشار ہوکر اپنا کھویا ہوا وقار حاصل کرلے ۔ انھیں نام نہادواعظوں ،صوفیوں اور پیروں سے کوئی امیر نہیں کہ وہ مستقبل میں کوئی کردارادا کریں گے ۔ ہاں! ملت کے نوجوان ان کے اصل مخاطب ہیں اور ان ہی سے وہ اپنی تو قعات وابستہ کے ہوئے ہیں۔

محبت مجھے ان جوانوں سے ہے ستاروں یے جو ڈالتے ہیں کمند

خودی کے بعدان کا پیندیدہ موضوع عشق ہے جوان کے نزدیک ملکہ اخلاقی اور صوفیانہ حکمت و وجدان کا پیندیدہ موضوع عشق ہے جوان کے نزدیک ملکہ اخلاقی اور صوفیانہ حکمت و وجدان کا پیضمون کا فی مصمون کو غیر معمولی وسعت، تازگی و گہرائی اور انقلابیت عطاکی۔

حاصل کلام یہ کہ ڈاکٹر اقبال اردو کے عظیم ترین شاعر اور مفکر مانے جاتے ہیں۔وہ ایک عظیم فلسفی اور مصلح قوم کی حیثیت سے اردو دنیا میں بلندر تبدر کھتے ہیں۔ ڈاکٹر اقبال مسلمانوں کوقعر مذلت اور گمراہی سے نکالنا چاہتے تھے۔ان کی تمام تر توجہ اور فکر ان ہی

مقاصد کے گر دطواف کرتی ہے۔

ڈاکٹرا قبال نے مسلمانوں کی زبوں حالی پرغور فرمایابالآخرانھیں معلوم ہوا کہ قوم وملت کے اندر بے عملی ہے۔ جودراصل ترک دنیا کے فلسفے سے وجود میں آئی اور ترک دنیا کا فلسفہ۔

🖈 وحدة االوجود سے آیا

🖈 ویدون کی تعلیم سے آیا

🖈 افلاطون کی تعلیم ہے آیا

فلسفہ وحدۃ الوجود کے بانی محی الدین ابن عربی تھے۔ اس فلسفے میں دنیا کی تمام چیزوں کو بے حقیقی انسان کی آنکھوں کے فریب تعبیر کیا گیا ہے اس وجہ سے مسلمانوں کے اندر بیار امت کی فکر عام ہوئی اور موت کے ذریعے خدا کی ذات سے ملنے کا تصور عمل میں درآیا۔ ڈاکٹر اقبال اس فلسفے سے پھر گئے اور فلسفہ وحدۃ الشہود سے رجوع کر کے اپناایک نیا فلسفہ ، فلسفہ خودی پیش کیا جس کے معنی خود شناسی ، خود آگاہی اور عرفان ذات کے فلسفہ ، فودی کے لیے ڈاکٹر اقبال نے ، عشق ، عمل ، کوشش وغیرہ جیسے نکات ضروری بیا کے اور فس امارہ سے دور رہنے کی تلقین کی ہے کیوں کہ خودی اس طرح لاز وال ہوسکتی ہے کہ اسے استحکام حاصل ہوجائے۔

ع خودی چوں کہ پختہ گر دلا زوال است

## افسانه كفن اورآ خرى كوشش كاتقابلي مطالعه

محمد شواق خان ریسرچ اسکالر جموں یو نیورسٹی

یریم چنداور حیات الله انصاری کا شار اُردو کےمعروف، بلندیا پیاورلا فانی ترقی پیند ادیوں میں ہوتا ہے جنہوں نے فکشن کے میدان میں گراں قدر کارنامے انجام دیئے۔حقیقت پیندی کے حامل یہ دونوں بلند ناول نویس ہونے کے ساتھ ساتھ سیج نیشناسٹ، دور اندیش سیاست دان،معتبر صحافی ، ماہر تعلیم ، عالی نقاد اور سب سے بڑھ کر بہت اچھے افسانہ نگار تھے جو کچھ عرصالمی دُنیا ہے بھی وابستہ رہے۔اُردوا فسانہ میں حقیقت نگاری اور حقیقت پیندی کوتر قی اورترویج دینے میں دونوں نے اہم رول ادا کیا جوتا عمر قدامت پیندی اور رجعت برستی کی ضد میں لکھتے رہے۔ان کے افسانے ذاتی مشاہدے، تج بے اور فکر پر بنی ہیں جن میں انسان کی قدرو قیت اور زندگی کی حقیقت موجود ہے۔ متوسط اورپیت طبقے کی غربت، افلاس اور تنگ دستی ،مز دوروں اور کسانوں کی لا جاری ، بے بسی اور بے کسی،انسان کی عباری، مکاری اور بدکاری،ساج کے ساسی ،معاشی اور اقتصادی مسائل ،فرد کی ذہنی، روحانی اور اخلاقی گراوٹ ،بچوں کی نفسات ،خواہشات اوروا قعات،انسانی بےروز گاری،تنگ نظری،منافقت،ملاوٹ،دو کھے،کراپش،بددیانتی اور بدگمانی جیسے موضوعات بران کے افسانے اپنی مثال آپ ہیں جس میں بیا بنی فکراور مشاہدے کی شمولیت سے افسانوں کولاز وال بنادیتے ہیں۔ان کے دور میں ہر طرف تضاد ،فساداورمفاد کا دور دوراں تھا۔ ہر جانب لڑائی ، مارکٹائی ، بُرائی اور بے بروائی نے ڈیرے ڈال رکھے تھے۔ ہرسمت ہیجان ، بےایمان اور حیوان لوگ دکھائی دیتے تھے۔ایسے میں یہ

\_\_\_\_\_\_\_\_ یُب بیٹھے نہیں رہے بلکہ ادب کے ذریعے ان سیاسی ،ساجی عیبوں ، برائیوں اور استحصالی قو توں کا بردہ فاش کرتے رہے <sup>خل</sup>م و جبر ،غربت ومحر دمی ، ناانصافی اوراستحصال سے دیے <sup>۔</sup> ہوئے دلوں کی دھڑ کنیں ہمارے دلوں سے جوڑتے رہے۔انہوں نے اپنے عہد کے پُر آشوب حالات کونہ صرف روح کی گہرائیوں سے محسوں کیا بلکے ممیق مشاہدہ اور مطالعہ بھی کیا اورانہیں اپنی تخلیقات کا موضوع بنا کر اُردوا دب کوئی لا زوال افسانے عطا کیے جن میں'' کفن''اور'' آخری کوشش'' کوشاہکار کی حیثیت حاصل ہے ۔ یہ دونوں افسانے نہ صرف یریم چنداور حیات اللہ انصاری کے شاہ کار ہیں بلکہ پوری اُردوا فسانہ نگاری کے لا فانی اور لا ثانی افسانے ہیں جن کا اکثر و بیشتر موازنہ ومقابلہ کیا جاتا ہے اورایک کو دوسرے برفوقیت وسبقت دی جاتی ہے۔ دونوں افسانے ترقی پیندنظریات کے حامل ہیں جن کے موضوع ہمواد، کر داراورصورت حال میں حد درجہ یکسانیت ہے۔ دونوں افسانوں کا موضوع معاشی ز بوحالی ،غربت ، فاقد کشی ،اخلاقی پستی اوراس سے پیدہ شدہ جرائم وامراض ہیں جن سے اخلاقی اورساجی قدریں یامال ہوتی ہیں۔ پیٹ کی دوزخ بھرنے کے لیےانسان اپنے ضمیر اورایّا کاخون کرنے سے بھی گریز نہیں کرتا۔اس کے حصول کے لیےانسان جھوٹ،فریب، مکاری اور کا بلی کواینامعمول بنا تا ہے اور نتیجہ میں ذلت خواری مجمر ومیاں اور نا کامیاں اس کا مقدر بنتی ہیں۔افسانہ' کفن' میں بھوک، جہالت ،غربت اور عذاب جھیل رہے ایک ایسے خاندان کی کہانی ہے جہاں باپ بیٹے پر کھروسنہیں کرتا اور بیٹا باپ پرنہیں ۔ باپ گھیسو اور بیٹا مادھوا تنے بےحس ، چور ، کاہل اور مقروض ہیں کے سارے گاؤں میں بدنام ، فاقے کی نوبت میں کام کرتے ورنہ آرام۔ مادھوکی شادی کے بعد بیوی ''برھیا''اس گھر میں تدن کی بنیاد رکھتی ہے ۔ بیسائی کر کے ،گھاس چھیل کر ،سیر بھرآٹے کا انتظام کر کے ان دو بے غیرتوں کا دوزخ بھرتی ہے مگراس صلہ پروری کے بدلے میں اسے دردناک موت نصیب ہوتی ہے۔چھونپڑے کے دروازے پر باپ اور بیٹا آلووکھانے میںمصروف رہتے ہیں اور اندر بیٹے کی نوجوان بیوی''برھیا'' در دزہ سے بچھاڑے کھا کھا کر جان دئے دیتی ہے مگر ہیہ لگتی ہے تو بیہ بڑی ہوشیاری سے گاؤں کے انہیں زمینداروں اورمہا جنوں سے یا پچ رویے کی معقول رقم جمع کر لہتے ہیں جوان کی شکل سے بھی نفرت کرتے تھے۔ پیٹ کی شدید بھوک انہیں گھر کے بجائے مے خانہ کی طرف بھیج لے جاتی ہے جہاں وہ خوب شراب پیتے ہیں اور پیٹ بھر کر کھانا کھاتے ہیں۔اسطرح بدھیا جو جیتے جی محنت مشقت کر کےاپنے اہل خانہ کا پیٹ بھرتی ہے مرنے کے بعد پیٹ بھر کے کھان کھانے کی ان کی آخری خواہیش بھی پوری کر جاتی ہے۔افسانہ آخری کوشش کا بلاك بھی کچھاسی طرح كا ہے جہال گھيلے اور فقير محنت مزدوری کے باوجود بے بسی اورغربت کا شکار ہیں، پیٹ جمر کے کھانے کے لیے اناج نہیں ،رسوائی اور بدنامی نے انہیں گھیر رکھا ہے ۔زندگی کی ستم ظریفیوں سے تھک ہار کر بداینی بوڑھی مردہ حالت ماں کوذر بعیہ آمدنی بنانے کی آخری کوشش کرتے ہیں جس میں وہ کامیاب بھی ہوتے ہیں،اماں سے یہ بھیک منگواتے ہیں، یونے دورویے کی رقم جمع ہوتی ہے جس سے ان کی زندگی بھر کی بھوک ایک آن کے لیے بچھ جاتی ہے گر جلدان میں حسد، تناؤ 'شکش اورکشیدگی بڑھتی ہے،گھییٹے کے ہاتھوں فقیر کاقتل ہوجا تاہے،اس حادثہ کی تاب نہ لاتے ہو ئے ماں بھی دم توڑ دیتی ہے۔گھییٹے کی دونوں جانب لاشیں ہوتیں ہیں۔ ماں اور بھائی کی لاش کے درمیان تھیلیے کی آخری کوشش کی بھی لاش ہوتی ہے۔ اماں جوزندگی بھر گھر کی حالت سدھارنے کے تیکن لگی رہتی تھی ، جو بچوں کے ہر دُ کھ میں بیتاب ہو جاتی تھی ، جو را توں کو جاگ کر بچوں کے پیٹ کی بھوک میٹاتی تھی آخر میں اپنی ہی اولا د کی حیوانیت کا شکار ہو جاتی ہے۔ دونوں افسانوں میں انسانی زندگی کے بنیادی مسائل یعنی بھوک ، بے دردی، گہرائی معنویت اورفکر ہے، اس لحاظ سے اگر ' آخری کوشش' ' کو' کفن' کی دوسری قبط ماتر قى ما فتة شكل كها حائے تو غلط نه ہوگا بقول ڈا كيرخليل الرحمٰن اعظمى : ـ

''جس افسانے نے حیات اللہ انصاری کوقد راوّل کا افسانہ نگار بنایا وہ'' آخری کوشش''ہے۔ آخری کوشش اُردو کے چند بہترین افسانوں میں سے ہے۔اس میں گہرائی،معنویت اورانسانی دوسی کے بنیادی مسائل کاعرفان ہے۔ یہافسانہ ایک طرح سے پریم چند کے آخری افسانہ' کفن'' کی ترقی یا فتہ شکل ہے اوراس میں بھی وہ گھہراؤ اور شعور ہے جو پریم چند کے افسانے کا خاصا ہے'' ہے۔

اب سوال به پیدا ہوتا ہے کہ آخران افسانوں میں افسانہ نگار دکھانا کیا جا ہتے ہیں ۔ کیا وه گھیسو ، مادھو، فقیراور گھیٹے جیسے غربت اور جہالت میں ڈویے کرداروں کی حیوانیت ، بربریت کا بلی اورنکماین دکھانا جائتے ہیں؟ ۔ یا پھراس selfish ساج کو جسے محض خود سے غرض ہے جوان غیرانسانی افعال کا اصل ذہے وارہے؟ ۔ یا پھران عورتوں کی دردناک موت جواینے اہل خانہ کے لیے ہر قربانی دیتی ہیں؟ یاس بھوک کوجو بداخلاقی اور جُرم کی بنیادی جڑ ہے جوانسان میں صحیح اور غلط کی تمیز تک کوختم کردیتی ہے۔افسانہ نگاروں کے نقطہ ً نظر کو سمجھنے کے لیے ان کی شخصیت کو سمجھنا بے حد ضروری ہے۔ پریم چنداور حیات اللہ انصاری ترقی پینداور حقیقت پیند تھے جن کو کچیڑے ہوئے طبقے کی خراب وخستہ حالت نے بے حدر نج پہنچایا اوراسی خستہ حالت سے ملک کوروشناس کرانے کے لیےانہوں نے'' کفن ''اور'' آخری کوشش''جیسے لاز وال افسانے تحریر کیے ۔ دونوں حسّاس پسندادیب تھے جن کا مطالعہ گہرااورمشاہدہ غصب کا تھاجن کا کمال بیہ ہے کہانہوں نے اپنے نقطہ ُ نظر کوزیادہ واضح نہیں ہونے دیا ہے۔'' کفن' میں یہ فیصلہ کرنا دشوار ہوجا تا ہے کہ بریم چند کی ہمدردی اس غریب طبقے کے ساتھ ہے جو بے حدغریب ہونے کے ساتھ کاہل اور کام چور بھی ہے اوراتنا بے حس بھی کہ ایک مظلوم عورت کے گفن کا چندہ شراب اور بوری کچوری میں اڑا دیتا ہے یا اس امیر طبقے کے ساتھ جوضرورت کے وقت غریبوں کی مدد کرنے کے لیے آمادہ رہتا ہے ۔عام اور سادہ شعور رکھنے والے قاری کواس میں گھیسو اور مادھو کی حیوانیت ہی دکھائی دیتی ہے اوروہ اسی کومصنف کا بنیادی نقط نظر تصّور کر لیتا ہے مگر ایبا قطعی نہیں ہے ہمصنف اس ۔ طقے اور ان کر داروں کے خلاف بلکل نہیں ہیں جن کی دفاع میں وہ تاعمر بغاوت کرتے

رہے ان کے خلاف وہ کیسے لکھ سکتے ہیں ، اس کے برعکس ان کی تقید کا بنیادی نشانہ وہ selfish اور ڈھکوسلاسماج ہے جوخود پرسی ، وحشیت اور بے دردی کوجنم دیتا ہے یہی وجہ ہے اگر چہ گھیںو اور مادھوکو پریم چند پیند نہیں کرتے مگراس کے باو جود پورے افسانے میں ان کے خلاف نفرت کا اظہار کہیں نہیں ماتا بلکہ افسانہ کے آخر میں ان سے کہانی کار کی ہمدردی صاف نظر آتی ہے جہاں ہمیں احساس ہوتا ہے کہ بیکابل ، بے حس ، درندے اور وحثی ہی سہی مگران کا ضمیر کلمل طور مردہ نہیں ہے ، ان کے اندرا بھی تھوڑی بہت انسانیت باقی ہے سہی مگران کا ضمیر کلمل طور مردہ نہیں ہے ، ان کے اندرا بھی تھوڑی بہت انسانیت باقی ہے تلاش کر لیتے ہیں جس کے سبب ہم ان کے کرداروں سے نفرت کے بجائے ہمدردی پر آمادہ ہوجاتے ہیں ۔ کھانے سے فارغ ہونے کے بعد گھیںو اور مادھو نہ صرف پوریوں کا پیل ہوجاتے ہیں ۔ کھاری کو دیے دیتے ہیں بلکہ ان پڑم کا ایسا دورہ ہوتا ہے کہ بدھیا کے لیے روتے ہیں ، دعا ئیں کرتے ہیں:۔

''کھانے سے فارغ ہوکر مادھونے بی ہوئی پور یوں کا پتل اٹھا کر ایک بھکاری کود ہے دیا جو کھڑاان کی طرف گرسنہ نگا ہوں سے دیکھ رہا تھا اور پینے کے غرور و ولولہ اور مسرت کا اپنی زندگی میں پہلی بار احساس کیا۔ کھیو نے کہا۔'' لے جا کھوب کھا اور اسیر بادد ہے۔ س کی کمائی تھی وہ تو مرگئی مگر تیرا اسیر باداس کو جرور پہنے جائے گا۔ روئیں روئیں سے اسیر باد دے۔ بڑی گاڑھی کمائی کے پیسے ہیں'۔ مادھو نے پھر آسان کی طرف دیکھ کر کہا۔' بیکنٹھ میں جائے گی دادا بیکنٹھ کی رائی ہے گئی'۔ کھیو کھڑا ہوگیا اور چیسے مسرت کی لہروں میں تیرتا ہوا بولا۔' ہاں بیٹا بیکنٹھ میں جائے گی کسی کو ستایا نہیں کسی کو دبایا نہیں مرتے وقت ہماری جندگی کی سب سے بڑی لالسا پوری کرگئی۔ وہ نہ بیکنٹھ میں جائے گی تو کیا یہ موٹے موٹے لوگ جائیں گے جو بیکنٹھ میں جائے گی تو کیا یہ موٹے موٹے لوگ جائیں گے جو

گر یبوں کو دونوں ہاتھوں سے لوٹے ہیں اور اپنے باپ کو دھونے کے
لیے گنگا میں جاتے ہیں اور مندر میں جل چڑھاتے ہیں ۔ یہ خوش
اعتقادی کا رنگ بدلا ۔ تلون نشے کی خاصیت ہے یاس اور غم کا دورہ
ہوا۔ مادھو بولا'' مگر دادا بچاری نے جندگی میں بڑا دکھ بھوگا مری بھی تو
کتنا دکھ جھیل کروہ آنکھوں پر ہاتھ رکھ کررونے لگا'' ۔ ھیسو نے
سمجھایا۔ (۲)

یریم چند کے مقابلے میں حیات اللہ کا نقط ُ نظرتھوڑا واضح اور صاف ہے۔ حیات اللہ انصاری کا صارفی ساج کی جانب ذرابھی جھکا ونہیں ہے اس کے برعکس کر داروں سے ان کی ہمدر دی پورے افسانے میں صاف عیال ہے جونہ تو فطر تا کام چوراور کا ہل ہیں اور نہ ہی ہے حس اور بے درد بلکہ حالات وواقعات نے ان کے اندرسنگ دلی ، بے رحمی و بے در دی کو جنم دیا ہے گھیٹے بچیس برس تک کلکتہ میں محنت مزدوری کرتا ہے مگراس کے باوجودستم ظریفیوں اور فاقوں کےسوااسے کچھ حاصل نہیں ہوتا ،گاوں میں آ کراسے مزید تنگدشی اور غربت سے دوجار ہونا پڑتا ہے، یہی حالات اسے ماں سے بھیک منگوانے پرمجبور کر دیتے ہیں ، یبیے کے سبب دونوں بھائیوں میں جھگڑا ہوتا ہے، فقیر کاقتل ہوجا تا ہے اور ماں بھی دم توڑی دیتی ہے۔ پیدر دناک اور ہیت ناک واقعے ارداۃٔ نہیں حادا ثاۃً واقع پزیر ہوتے ہیں جوبلکل فطری معلوم ہوتے ہیں اور یہی وہ مقام ہے جہاں افسانہ آخری کوشش ، کفن پیہ سبقت لے جاتا ہے۔ آخری کوشش میں حیات اللہ نے بڑی ہوشیاری سے بھوک کے ساتھ لا کچ، ہوں اور یسے کو بیج میں لاکر بھائیوں میں جھگڑا کرایا ہے اور اسی جھگڑے کو ماں کی موت کا سبب بنایا ہے جو کچھ حد تک اتفاق کا روپ اختیار کر لیتا ہے اس کے برعکس ''بدهیا'' کی موت کا سبب وہ چندآ لوو بنتے ہیں جو گھیسو اور مادھوں کوالا وَ سے دور بٹنے ہی نہیں دیتے ۔ دردزہ کے ماری بدھیا کے مُنہ سے ایسی دل خراش صدائیں نکلتی کے دونوں کلیح تھام لیتے مگر پھربھی وہ اندر بدھیا کودیکھنے کے لیمحض اس لئے راضی نہیں کہ انہیں

اندیشہ ہے کہ اگرایک اندر گیا تو دوسرااس کے حصّے کے آلووکھا جائے گا۔ "برھیا" جوان کے گھر میں تہذیب وترن کی بنیادر گھتی ہے، جونہ لڑتی ہے نہ جھگڑتی ہے بلکہ محنت مزدوری کر کے ان کا پیٹ پالتی ہے، جس نے کسی کوستایا نہیں دبایا نہیں ، بچاری تمام زندگی دُ کھ بھوگئ رہتی ہے جس کا علم اوراحساس باپ بیٹے کوخوب ہے مگراس کے باوجود پیٹ کی بھوک انہیں اس قدر بے س بناویتی ہے کہ وہ اسے اس قدر دردناک موت دینے پر مجبور ہوجاتے ہیں اس قدر بے س بناویتی ہے کہ جہال نہ ضد ہو، نہ جھگڑا بلکہ آپنوں کی چیخے اور کراہے ہیں وہال محض پیٹ کی بھوک اور چند آلووانسان سے ایسا گھنوانا عمل کرواسکتے ہیں یہاں پر پریم چند کا افسانہ مشکوک ہوجاتا ہے اور یہی حقیقت نگاری کا وہ پہلو ہے جہال گفن سے بعض قارئیں کا رشتہ منقطع ہوجاتا ہے اور وہ گفن کے بجائے آخری کوشش کو حقیقت نگاری کی بہترین مثال تصور کرنے لگتے ہیں، پرونسر مجید مضمراورڈ اکٹر اسلم جشید پوری آخری کوشش کو بہلوؤ سے '' کفن بہترین مثال تصور کرنے گئتے ہیں، پرونسر مجید مضمراورڈ اکٹر اسلم جشید پوری آخری کوشش کی بہلوؤ سے '' کفن بہترین مثال تصور کرنے گئتے ہیں، پرونسر مجید مضمراورڈ اکٹر اسلم جشید پوری آخری کوشش کی بہلوؤ سے '' کفن '' ہے بیا نہ ہوگا'۔ اسی سلسلے میں ڈ اکٹر مجمد صادق کھتے ہیں۔ ۔ اگر یہ جانہ ہوگا'۔ اسی سلسلے میں ڈ اکٹر مجمد صادق کھتے ہیں۔ ۔ اسے سلسے میں ڈ اکٹر مجمد صادق کھتے ہیں۔ ۔

''آخری کوشش میں حیات اللہ انصاری کا فن حقیقت نگاری کی
ان بلندیوں پر پہنچ گیا ہے جہاں تک پریم چند کی رسائی نہیں ہوسکی
ہے۔'' کفن' اُردو کا مکمل اور شاہ کارا فسانہ کہلانے کے باوجود حقیقت
نگاری کے معاملے میں'' آخری کوشش سے بہت پیچھے ہے'' سا
اگر چہ حقیقت نگاری کے معاملہ میں گفن، آخری کوشش سے دوقدم پیچھے ہے مگراس کا بیہ
مطلب نہیں کہ آخری کوشش ہر پہلوسے گفن سے بہترین افسانہ ہے۔'' گفن' پریم چند کے
فن کا عروج ہے جس کی تہدداری کے آگے آخر کوشش کا قد چھوٹا ہے، گفن کا آغاز، انجام بڑا
دکش اور منفر دہے، پہلے صفحہ میں ہی ان کا فن عروج پر نظر آتا ہے، پہلے صفحہ کے ابتدا میں ہی کہانی کا اختتا می نظر یہ پیش کر دیا جاتا ہے ،غربت افلاس کے نشانات پہلے ہی صفحہ میں دکھا

دئے جاتے ہیں، گھیسو مادھوکی فکر،ان کی سوچ،ان کا رہن سہن،ان کے دیہاتی پن،ان کے نظریہ زندگی،ان کا دوکھافریب، جالسازی،ان کے بے حسی اور بے کسی سے ہم آغاز میں ہی واقف ہوجاتے ہیں،ان کا تعارف غیرروایتی انداز میں ہوتا ہے:۔

''جھونپرٹ کے درواز بے پر باپ اور بیٹا دونوں ایک بھے ہوئے الاؤ کے سامنے خاموش بیٹے ہوئے تھے۔اور اندر بیٹے کی نوجوان بیوی بدھیا دردزاہ سے پچھاڑ ہے کھارہی تھی اور اور رہ رہ کر اس کے منھ سے ایسی دل خراش صدانگلی تھی کہ دونوں کا بجہ تھام لیتے تھے ۔۔۔ گھیسو نے کہا۔''معلوم ہوتا ہے نیچ گی نہیں ۔سارا دن تر پتے ہوگیا جا دیکھ تو آ۔' مادھو دردناک لیجے میں بولا''مرنا ہے تو جلدی مرکیوں نہیں جاتی ۔ دیکھ کرکیا آوں''' تو بڑا بیدرد ہے بے صال بھرجس کے ساتھ جندگانی کا سکھ بھا گا اسی کے ساتھ اتنی بے ویھائی'' بہے

پریم چند نے ایسا چونکا دینے والا آغاز کیا ہے کہ پڑھنے والا فوراً متوجہ ہوجا تا ہے اوراس کے دل میں بیخوا ہیش پیدا ہوجاتی ہے کہ آگے کیا ہونے والا ہے، بیخوا ہیش آخر تک برقرار رہتی ہے اورا فسانہ خم ہوتے ہی ہارے دماغ پر گہرا نقشہ جم جاتا ہے اورا ورکئ سوالیہ نثان اُنجر نے لگتے ہیں جن کا جوابات ہم آئندہ زندگی میں تلاش کرتے رہتے ہیں۔ یہی خوبیال اگرچہ ''آخری کوشش' میں بھی شامل ہیں مگر حیات اللہ انصاری نے جرت انگیز آغاز کے بجائے زیادہ توجہ لمبی تمہید ، طویل تفصیل اور دکش دیہاتی تصویر شی میں صرف کی ہے۔ جب بک آخری کوشش کا اصل قصہ شروع ہوتا ہے تک فن اپنی خاتمہ کی دہلیز تک پہنے چکا ہوتا ہے ۔ افسانہ فن کا کنوں بہت چھوٹا ہے ، اس کا ایک ایک لفظ کہانی کے ارتقا میں معاون و مدگار ثابت ہوتا ہے ۔ جب باس کا ایک ایک افظ کہانی کے ارتقا میں معاون و مدگار ثابت ہوتا ہے ۔ جبکہ آخری کوشش کی بہت ساری سطروں کو اگر خارج بھی کر دیا جائے تو قستہ کے ارتقا میں ذرا بھی فرق نہیں پڑتا ۔ افسانہ کفن میں جسس کی بنیاد آغاز میں ہی پڑھ

جاتی ہے جبکہ آخری کوشش کو بیٹرف درمیان میں حاصل ہوتا ہے۔ ابتدااور آغاز میں حیات اللہ انصاری نے ''شعور کی رو' سے کام لے کر ماضی وحال کو پہلو بہ پہلوار تقاپزیر کیا ہے ۔ گاول میں داخل ہوتے ہی کہانی کے مرکزی کردار گھیٹے کو پہلے سفر کی دشواریاں ستانے لگتی ہیں، پھر شہر کی ہے ایمانیاں ٹرپانے لگتی ہیں، بھی گاؤں کے تغیرات اپنی طرف متوجہ کرتے ہیں، بھی بچپن کی چھوٹی چوٹی یادیں اور خواہشیات اپنی جانب کھپنچتی ہیں، بھی اماں کی شختیاں اور پردہ پوشیاں یاد آنے گئی ہیں، بھی 'دشین میاں' کی ڈانٹ ڈراتی ہے، بھی باپ کاغصہ آئسیس دکھا تا ہے، بھی ڈلاری کی ملاقبیں اپنی اور بلاتی ہیں۔ ان تمام واقعات کے کاغصہ آئسیس دکھا تا ہے، بھی ڈلاری کی ملاقبیں اپنی اور بلاتی ہیں۔ ان تمام واقعات کے لیے موصوف نے بڑادکش ماحول وفضا بنائی ہے۔ مصنف نے کہانی میں ایسی تصویر یں تھپنچی ہیں کہ وہی فضا اُ بھر آئی ہے جووہ پیش کرنا چاہتے ہیں ایک مقام پروہ منظر شام کی تصویر کشی پوں کرتے ہیں کہ اس کی اصل تصویر آئکھوں کے سامنے گھو منے گئی ہے:۔

''سورج دن بھر کا سفر طے کر کے اُفق کے قریب بینی چکا تھا ۔ دھوپ میں ملائمت آ گئ تھی اور ہوا ئیں خوش گوار خنگی ۔ راست کے ایک طرف پتاور کے ہرے بھرے جھنڈ ہے تھے، جن کے بچ بچ سے بوڑھی سرکیال سرول کو نکالے جوانوں کی طرح کھڑی ہونے کی کوشش کررہی تھیں دوسری طرف آ سان کے کنارے تک کھیتوں اور امرود کے باغوں کا سلسلہ چلا گیا تھا۔ بسیرالینے والی میناؤں اور کوؤں کا شور کے باغوں کا سلسلہ چلا گیا تھا۔ بسیرالینے والی میناؤں اور کوؤں کا شور کھیتوں سے واپس آنے والے بیلوں کی گھنٹیاں ، ہلوا ہوں کی ہٹ ہٹ باغو کے رکھوالوں کی ہو ہو، ان سب سے ہوا اسی طرح بھی ہوئی ہٹ میٹ بیا دروں کی بھینی میٹھی خوشبو سے معلوم ہوتا تھا کہ ساری دنیا ایک بہت بڑا گھر ہے جس کے رہنے والے یعنی کھیت ، درخت ، ہوا، آنے والی صدا ئیں اور خوشبوسب قربی رشتہ دار ہیں اور خوشی میشوں جا کی کررہتے ہیں' ۔ (ھی)

ان افسانوں میں بیانیہ کےعلاوہ جو چیزاہم ہےوہ دلجیپ اور برکل Dilogues ہیں جو کرداروں کے ذہن کو سمجھنے میں ہماری مدد کرتے ہیں۔ یریم چند کے مکالمے حیات الله انصاری کے مقابلے میں کر داروں سے زیادہ میل کھاتے ہیں۔ پریم چندنے خالص دیہاتی زبان کا استعال کیا ہے اور ''جندگانی ''،''جندگی''،' بے ویھائی''،'جمانا''،'' تجر گئ''''ہامنو''، ہجاروں''''جرور''جیسے الفاظ استعال کئے ہیں جوہلکل کر داروں سے مناسبت رکھتے ہیں مثلاً گھیسو اور مادھوانپر ھاور گنوار تھے اور پورے افسانے میں ان کے مُنه سے گنواروز بان ہی ادا ہوئی ہے جس میں سادگی کے ساتھ ساتھ دکشی بھی ہے۔ حیات الله انصاري كے كردار بھى اگرچه ديباتى اور گنوار ہيں مگران كے مكالموں سے ديباتى اور گنوار بن بڑا کم جھلکتا ہے ،ان کی گفتگو بلکل ادبی اور عالمانہ محسوس ہوتی ہے جوبلکل دیہاتی اور گنوار کر داروں کی معلوم نہیں ہوتی ۔ حیات اللہ انصاری نے بیانیہ کے ساتھ ساتھ فلیش بیک ٹکنیک کا استعال کیا ہے اور گھیٹے کی بچین کی آمنگوں اور آرزوں کو بڑے خوبصورت انداز میں پیش کیا ہے۔ دونوں افسانوں میں کر داروں کی تعدا دلگ بھگ یکساں ہے، کفن میں تین کر دار ہیں، آخری کوشش میں اگر چہ کر داروں کی تعدا زیادہ ہے مگران میں مرکزیت تین ہی کرداروں کو حاصل ہے ۔کہانی کاروں نے ساجی قدروں ،تضادات اور معاشرے کی پیش نظر کر داروں کی تخلیق کی ہے۔ یہ کر دار بھوک ، بے در دی ،ساجی جبراور نظام کے دباو سے بیدا ہوئی ہے حسی اور بے بئی کی تصویر کشی کرتے ہیں ۔غیرتعلیم یافتہ اور غربت کے مارے بہ کر دارا ایسی بے رحم اور غیرانسانی حرکتیں کرتے ہیں کہ ہمارے رو نگٹے کھڑے ہوجاتے ہیں۔ بہ کر دارا تنے گنوار ، بےحس ،غیرمہذب اور درندہ صفحات انسان ہیں جواس درجہ اخلاقی زوال کا شکار ہوجاتے ہیں پیٹ کی خاظراینے اہل خانہ کوموت کے کنویں میں دھکیل دیتے ہیں۔ بداخلاقی ، مذہبی اور روحانی قدروں سے گرے ہوئے انسان نظرآتے ہیں جن کاضمیراس قدرمُر دہ ہو چکا ہے کہ بیان بے گنا ہوں کے قاتل بن جاتے ہیں جوکوئی اور نہیں بلکل ان کے اپنے سکے ہیں، بیلوگ انسانیت ، تہذیب وشرافت اور

رشتوں کی مان مریاداسے کوسوں دور ہیں۔ گفن کے باپ اور بیٹا دونوں فریبی میں گرفتار ہیں ، دونوں میں پیار و محبت ہونے کے باوجوداعقاداور یقین بلکل نہیں ہے اور یہی غیریقینی بدھیا کے موت کا سبب بنتی ہے۔ إدھر باپ گھیںوا ہے ۱۰ سالہ تجر بوں کو جھوٹ اور فریب میں بروکار لاتا ہے تو اُدھر گھیٹے کلکتہ کے اپ مالہ تجر بے کے بل پر ایک الیمی ترکیب سوجتاہے جس کا بتیجہ اسے ماں اور بھائی کی موت کی شکل میں ملتا ہے۔ دونوں افسانہ نگار نفسیاتی انسانی کے ماہر تھے اسلئے انہوں نے کرداروں کی تر اش خراش میں خوب زورلگایا ہے نفسیاتی انسانی کے ماہر تھے اسلئے انہوں نے کرداروں کی تر اش خراش میں خوب زورلگایا ہے لیے گئر نازوں کی عربی نی بیان کی ہے جبکہ حیات اللہ انساری نے لفظوں میں اپنے کرداروں کی غربت زوزندگی کو اُتار دیا ہے جو پر یم چند سے زیادہ حیرت زودون فرد ہے:۔

'' وُبلا، تِبَلا، آنکھیں اندر دھنسی ہوئیں اور بے نور چبرے کی کھال جوتے کے چمڑے کی طرح کھر دری اور اس پر دونوں طرف کمبی کمبی جھریاں، جیسے پکی دیوار پر برکھا کے پانی کی کلیریں۔بال کھچڑی جن میں سفیدی زیادہ۔ یہ تھا گھیٹے کا جوان بھائی فقیر!''۔

اور مال \_\_\_\_\_

''یہاں چیتھڑوں کے انبار میں فن ایک انسانی پنجر پڑاتھا جس پرمرجھائی ہوئی بدرنگ گند یکھال ڈھیلے پڑوں کی طرح جھول رہی تھی ۔ سرکے بال بھار بکری کے دم کے نیچے کے بالوں کی طرح میل کچیل میں انتھڑ کر نمدے کی طرح جم گئے تھے ۔ آئکھیں دھول میں سوندی کوڑیوں کی طرح بے رنگ اپنے ویران حلقوں میں ڈگر ڈگر کررہی تھیں۔ان کے کوئے پچڑاور آنسوؤں میں لت بت تھے۔گال کی جگه ایک نیکی سی کھال رہ گئی تھی جودانتوں کے غائب ہونے سے گئی تہوں میں ہوکر جبڑوں کے نیچ آگئی تھی۔گال کے اوپر کی ہڈیوں پر پچھ پھولا میں ہوکر جبڑوں کے نیچ آگئی تھی۔گال کے اوپر کی ہڈیوں پر پچھ پھولا بین ساتھا، بدگوشت ہویا ورم ! جیسے روتے روتے ورم آگیا ہو۔گردن

اتی سوکھی تھی کہ ایک ایک رگ نظر آرہی تھی۔ ننگے سینے پر چھاتیں لٹک رہی تھیں جیسے تھنچی ہوئی الٹی بنڈی کی خالی جیبیں ۔ چبرے کی ایک ایک جھری سخت گھناؤنی مصیبتوں کی مہر تھی جسے دیکھ کر بے اختیار دھاڑیں مار مارکررونے کوجی جاہتا تھا۔ (۲)

یریم چند کے کر داروں میں مٹہراو زیادہ ہے جوشروع سے لگ بھگ آخرتک کیساں ر بتے ہیں جوانسان کم اور شیطان زیادہ دکھائی دیتے ہیں اس کے برعکس حیات اللہ انصاری کے کر دار فطری اور اصل انسان معلوم ہوتے ہیں جواجھائیوں اور بُرائیوں کا مجموعہ ہیں جن کے اندرعبادت بھی ہے اور ندامت بھی ، پیار بھی ہے اور نفرت بھی ،رحم دلی بھی اور سنگ دلی بھی جو حالات کے ساتھ تبدیل ہوتے رہتے ہیں جن کا ارتقا شروع سے آخریک جاری و ساری رہتا ہے۔گھر کود کچھ کر گھسیٹے کا دل اُمیدوہیم سے زورز ور دھڑ کنے لگتا ہے اورخوشی کے مارے آنسونکل پڑتے ہیں۔اماّں کود کیھتے ہیں گھیٹے کی آنکھیں جیرت سے پھیل جاتی ہیں اوروہ اشتیاق کے جوش میں بھا گا ہوا ماں کود کیضے جاتا ہے۔ ماں کی مُر دہ حالت دیکھے کراس کے دل میں ترس بھرا پیاراً بل پڑتا ہے اور یہ ہاتھ پھیلا کر دُعا ما نگنے لگتا ہے کہ: ''اے خُدا اس کی مشکل آسان کر اور اب تو اسے نایاک دنیا سے اُٹھالے ۔ ماں کی باب باب کی آوازیں سن کراس کا حلقہ اتنا سو کھ جاتا ہے کہ منہ کا نوالا یانی کے گھونٹ کے بغیر نہیں اتر تا ۔ پیسہ کود کچھ کراس سینے میں لا کچے اور ہٹوراہ کا فطور بھی سراُٹھانے لگتا ہے اور یہ فطوراس قدر تجاوز کر جاتا ہے کہ ماں اور بھائی کا قاتل بن جاتا ہے۔۔ماں اور بھائی کی لاشیں اسے ہگا بگا کردیتی ہیں، بیا ندر سے ٹوٹ جا تا ہے، ۔۔زندہ ماں بھیک کاٹھیکراتھی مگرم کہوہ اس کے دل میں سچ مچ کی ماں بن جاتی ہے۔ یہ افسانے انسانیت کی بےحسی کی جو دردنا ک تصویر پیش کرتے ہیں وہ بے لاگ حقیقت کی وہ مثال ہے جو ہمارے ذہنوں کوجھنجوڑتی ہےاور ہمیں خود کوٹٹو لنے پر مجبور کرتی ہے۔ بھوک اورغربت سے پیداشدہ جرائم اور امراض کا وہ حقیقی نقشہان افسانوں میں کھینچا گیاہے کہانسان کچھ میل کے لیے تلملا اُٹھتا ہے اور وہ اس

کڑوی حقیقت کامُنگر بن جاتا ہے مگر جب یہ ٹھٹڈی سانس بھر کراپنے ناریل رویے میں آتا ہے تو اسے اپنے اردگرد بے شار اور لا تعداد گھیسو ، مادھو، گھیسٹے اور فقیر نظر آتے ہیں جواپنے حصّہ کی ہڈی اپنے سامنے گرنے کے منتظر رہتے ہیں پھر جیسے ہی کوئی غریب ، بے بس اور لا چاراپنی زندگی کی مجبوریوں کے ہاتھوں ان کے سامنے گرتا ہے یہ اس کے خون کا آخری قطرہ تک نچوڑ نے کے لیے تیار رہتے ہیں ۔ سبھی نہیں! یقیناً ابھی بھی کچھ سپچا ورا چھلوگ موجود ہیں جبھی تو یہ نظام دُنیا چل رہا ہے لیکن ان محدود چندلوگوں کو چھوڑ کر اپنے ارگر دنظر دوڑائے ہم جانب ، ہرسمت گھیسو ، مادھو، گھیسٹے اور فقیر کا ہی گمان ہوتا ہے۔

کفن خالص دیباتی افسانہ ہے جس میں پریم چند نے بڑے منفر دانداز میں ساج کی بد روح زندگی پر طنز کیے ہیں جن کہ تہیں ہمیں بڑے غور وفکر کے بعد سمجھ آتی ہیں مثلاً: گھیو نے سمجھایا۔ ''کیوں روتا ہے بیٹا گھس ہو کہ وہ مایا جال سے مکت ہوگئی جنجال سے چھوٹ گئی ۔ ۔۔۔ ''وہ نہ بیکنٹھ میں ۔ بڑی بھا گوان تھی جو اتی جلدی مایا موہ کے بندن توڑ دیۓ ''۔۔۔۔ ''وہ نہ بیکنٹھ میں جائے گئ تو کیا بیموٹے موٹے لوگ جا ئیں گے جوگر بیوں کو دونوں ہاتھوں سے لوٹے ہیں اور اپنے باپ کو دھونے کے لیے گئا میں جاتے ہیں اور مندر میں جل چڑھاتے ہیں 'اسی مخصوص اسٹائل نے کفن کی مقبولیت میں گراں قدراصا فہ کیا ہے جس کے سبب اس شار دنیا کے کائندہ افسانوں میں ہوتا ہے بقول شمس الرحمان فارتی:۔

''میں کفن کو بے تکلف دنیا کے افسانے کے سامنے رکھ سکتا ہوں (پیافسانہ اور بہت سے پہلوؤں کے علاوہ) Black Humory کا شاہ کا رنمونہ ہے اور اُردوافسانہ میں ایک نئے اسلوب کا آغاز ہے ''(2)

آخری کوشش میں حیات اللہ انصاری نے دیہات کے پہلو بہ پہلو بے روح شہری زندگی کوبھی اپنے افسانے میں سمیٹا ہے۔گاوں اور شہرکے تصادم کوکو حیات اللہ انصاری نے بڑے فنکار انہ طریقہ سے پیش کیا اور دونوں کو یک ساتھ ایسے اُبھارا ہے کہ افسانہ میں پواند

کاکہیں گمان بھی نہیں ہوتا۔ مجموعی طور پر کہا جاسکتا ہے کہ دونوں افسانوں میں تی پہندفکر واضح طور پر نظر آتی ہے جن کی بنیا دغر بت پر رکھی گئی ہے اور یہی غربت افلاس انسان کے جذبات اور احساسات کواس فدر دبادیت ہے کہ اپنے پراے میں فرق کرنا بھول جاتا ہے۔ دونوں افسانوں میں غربی ، تنگ دتی ، بھوک ، افلاس ، دیباتی زندگی ۔ نفسیاتی تصادم ، جذباتی شخمیل ، اخلاقی اور روحانی کشکش کو اُبھارا گیا ہے۔ انسانی تفدیر کا المیہ اور انسانی روح جذباتی افسانوں میں موجود ہے وہ اُردو کے دوسروے افسانوں میں کم ہی نظر آتا ۔ ان افسانوں کے المناک حادثے اور بےرتم شکنچ میں جکڑی ہوئی انسانیت ہمارے اتا ۔ انسانوں کو جنجھوڑ تی ہے ۔ دونوں افسانہ نگاروں نے قصے کے ارتقا ، پلاٹ کی تشکیل اور کرداروں کی تغییر میں خاصی محنت کی ہے۔ اسلوب نگاری ، زبان اور مکا لمہ نگاری میں گفن کرداروں کی تغییر میں خاصی محنت کی ہے۔ اسلوب نگاری ، زبان اور مکا لمہ نگاری میں گفن حیات اللہ انساری بازی مار جاتے ہیں ۔ بہر حال دونوں افسانے ختم ہوتے ہی ہمارے دیات اللہ انساری بازی مار جاتے ہیں۔ بہر حال دونوں افسانے ختم ہوتے ہی ہمارے دہنی میں شروع ہوجاتے ہیں۔ بیافسانے ان کی شہرت عام اور بقائے دوام کے لیے کافی ذہن میں شروع ہوجاتے ہیں۔ بیافسانے ان کی شہرت عام اور بقائے دوام کے لیے کافی کی جو تہیں آردو و کئی میں آردو و کئیا م اُردواد بیلی زندہ رہیں گے۔ اگر بیان افسانوں کے علاوہ بچھاور نہ بھی تو بھی ان کے نام اُردواد بیلی زندہ رہتے۔

### حوثثی:

- : أردومين ترقى پينداد بي تحريك \_ ڈاکٹرخليل الرحن اعظمي ص:36
- ۲: ريم چند كے سوافسانے ترتیب وانتخاب بريم گويال متل ص:834
  - ۳: تق پیندافسانے کے بچاس سال ڈاکڑ محمصادق ص: 59:
- ٧: ريم چند كسوافساني ترتيب وانتخاب ريم گويال متل ص: 827
  - ۵: أردوكشابكارافسانے مرتب: يروفيسرمحرصادق ص:27
  - ۲: أردوك شابهكارا فسانے مرتب: پروفیسر محمرصا دق ص: 28
  - 2: يريم چند كے اسلوب كاايك بېلو، امكان بمبئي 1980ء، ص: 175

# سائنتفك شحقيق كےمسائل اور طريقه كار

ليافت على

تخصيل كالاكوك شلع راجوري، جمول وتشمير (انڈيا)

انسان کورب العزت نے عقل و شعور جیسی نعمت سے فیضاب کیا ہے جس کی بدولت ہر نئی چیز کی دریافت اور کھوج کے شیدائی مطلوبہ معلومات دنیا کے سامنے رکھتے ہیں۔ نوع انسانی تاریخ ہی سے بیٹل رائج رہا ہے خواہ وہ کوئی بھی قوم ہو، کوئی بھی تہذیب ہو، کوئی بھی معاشرہ اس پرخار تحقیقی راستے سے گذر ہے ہیں۔" پانچ حروف پر مشتمل یہ لفظ باب تفعیل کا مصدر ہے جس کا مادہ، ق ق ہے لغت میں اس کے معنی تلاش، حجتی کھوج، تفیش، دریافت اور چھان بین کے ہیں''تحقیق کی بہت ساری تعریفات کی گئی ہے۔ ہیں جن میں صرف لفظوں کا ردو بدل ہے تا ہم مفہوم اور اصل سب قریب قریب ہی ہے۔ چند تعریفات درج ذبیل پیش ہیں۔

1- عندليب شاداني:

'' تحقیق یعنی ریسر چ کا مطلب میہ، یا تو نئے حقائق دریافت کئے جا ئیں یا پھر مطلوبہ حقائق کی کوئی الین نئی تعبیر پیش کی جائے کہ اس سے ہماری معلومات میں معتدبہ اضا فہ جائے۔''ل

2\_ قاضى عبدالودود

ر بخقیق کسی امرکواس کی اصل شکل میں دیکھنے کی کوشش ہے۔''مِی

3۔ جمیل جالبی

' خقیق دراصل تلاش وجتجو کے ذریعے حقائق معلوم کرنے اور

#### ان کے تقدیق کرنے کانام ہے۔''س

According to dictionary of English Oxford::4

A." To search into matter of subject to investigate of study closely "

B." To search again and repeatedly"4

5 : According to the oxford reference Dictionary:

"Accornding to the investigate into and study of materials and sources in order to establish facts and reach new conclusion." 5

طریقہ کار اوراس کے اصولیات کے درمیان فرق کی وضاحت کردی جائے۔ حقیق کے طریقہ کار کوان تمام طریقوں اور تکنیکوں کے طور پر سمجھا جاسکتا ہے جنہیں تحقیق عمل کوانجام دینے کے لئے استعال کیا جاتا ہے۔ بالفظ دیگر، وہ تمام طریقے تحقیق کے طریقے کہلاتے ہیں جنہیں تحقیق کار اپنے تحقیق موضوع/مسلہ کے مطالعہ/حل کے دوران استعال کرتا ہے۔ چوں کہ تحقیق کا مقصد، خاص طور پڑملی تحقیق کا مقصد کسی درپیش مسلہ کوحل کرنا ہے۔ اس لئے تحقیق کا مقصد، خاص طور پر مملی تحقیق کا مقصد کسی درپیش مسلہ کوحل کرنا ہے۔ اس لئے تحقیق سے متعلق دستیاب مواد اور موضوع کے نامعلوم پہلوؤں کا ایک دوسرے سے متعلق ہونا ضروری ہےتا کہ اس کے ل کومکن بنایا جا سکے۔ ان تمام چیزوں کو منظرر کھتے ہوئے تحقیق کے طریقوں کومندرجہ ذیل تین گروپوں میں رکھا جا سکتا ہے:

- 1- پہلے گروپ میں ہم ان طریقوں کوشامل کرتے ہیں جومواد کے یکجا کرنے سے متعلق ہیں۔ ہیں۔ پہلے سے ہی دستیاب ہیں۔ یہ طریقے ان جگہوں پراستعمال کئے جا کیں گے جہاں پہلے سے ہی دستیاب مواد مطلوبہ کل کہنچنے کے لئے ناکافی ہو۔
- 2۔ دوسرا گروپ اس مواد کی تکنیک پر شمل ہے جنہیں موجود مواد اور نامعلوم کے درمیان تعلق قائم کرنے کے لئے استعال کیا جاتا ہے۔
- 3۔ تیسرا گروپان طریقوں پرمشمل ہوتا ہے جنہیں حاصل شدہ نتائج کی در تنگی کا اندازہ کرنے کے لئے استعال کیا جاتا ہے۔

مندرجہ بالا آخر کے دوگروپوں میں بیان کئے گئے تحقیق کے طریقوں کا عتبارعام طور پر تحقیق کے تجزیاتی نظریات پر ہوتا ہے۔

تحقیق کے مسائل کومنظم طریقے سے حل کرنے کو تحقیق کے اصولیات کا نام دیاجا تاہے۔ اسے اس طور پر بھی سمجھا جاسکتا ہے کہ بیٹھیق کے ممل کوسائٹلف طور پر انجام دینے کے مطالعہ کا ایک علم ہے۔ اس میں ہم ان مختلف اقدامات کا مطالعہ کرتے ہیں جوعام طور پر ایک محقق ان میں موجود منطق کے ساتھ ساتھ اپنے تحقیق کے مسلم کا مطالعہ کرنے میں اپنا تاہے۔ اب محقق کے لیے ضروری ہے کہ وہ تحقیق کے طریقوں یا تکنیکوں کو جانے میں اپنا تاہے۔ اب محقق کے لیے ضروری ہے کہ وہ تحقیق کے طریقوں یا تکنیکوں کو جانے

کے ساتھ ساتھ اس کے اصولیات سے بھی متعارف ہو۔ محققین کے لیے یہ بھی ضروری ہے کہ وہ مختلف تکنیکوں کے بنیادی مفروضات کو بمجھیں اور اس معیار کا پیۃ لگا ئیں جس کے ذریعے یہ فیصلہ کرسکیں کہ بعض تکنیک اور طریقہ کاربعض مسائل پر لا گو ہوں گے اور بعض پرنہیں۔ بالفظ دیگر کہ محق کے لیے اپنے حقیق موضوع کے لیے اپنے حقیق کے طریقہ کار کا ایک ایسا خا کہ تیار کرے کہ جس سے ایک اندازہ ہو سکے۔ مثال کے طور پر، ایک معمار جو محمارت کا خاکہ تیار کرتا ہے اسے شعوری طور پر اپنے فیصلوں کی بنیاد پر اندازہ لگانا پڑتا ہے، وہ اندازہ کیوں لگاتا ہے اور کس بنیاد پر مخصوص تجم، تعداد، اور دروازوں، کھڑ کیوں اور روثن دان کی جگہ کا انتخاب کرتا ہے، اس طرح، تحقیق کے میدان میں محقق کو اندازہ کرنا ہوتا ہے۔

تحقیق کے اصولیات کے بہت سے پہلو ہیں اور تحقیق کے طریقے تحقیق کے اصولیات کا دائرہ کا رحقیق کے اصولیات کا دائرہ کا رحقیق کے طریقوں کے بالتھا بل وسیع ترہے۔ اس طرح جب ہم تحقیق کے اصولیات کی بات کرتے ہیں تواس وقت ہم نصرف تحقیق کے طریقوں کے بارے میں بات کرتے ہیں بلکہ اس منطق کا بھی اعتبار کرتے ہیں جو ان طریقوں کے بیچھے موجود ہوتی ہے جس کا استعال اپنی تحقیق کے مطالعہ کے تناظر میں کرتے ہیں جو ان طریقی کے مطالعہ کے تناظر میں کرتے ہیں اور اس بات کی وضاحت کرتے ہیں کہ کیوں ہم ایک خاص طریقہ کے تناظر میں کرتے ہیں۔ تحقیق کا مطالعہ کیوں شروع کیا گیا ہے، تحقیق کا مسلم کس طرح بیان کیا گیا ہے، کس طریقہ سے اور کیوں مفروضہ نظریہ کی تفکیل کی گئی ہے، کیا کیا مواد حجم کیا گیا ہے اور کون ساخاص طریقہ اپنایا گیا ہے، کیوں مطلوبہ مواد کا تجزیہ کرنے کے لیے جمع کیا گیا ہے اور اس کا طرح بیات کیا ساتعال کیا گیا ہے اور اس کے حوابات عام طور پردیئے جاتے ہیں۔

تتحقيق اورسائنسى طريقه:

تحقيق كى اصطلاح كوواضح طور يسمجهن كيلئة ايم محقق كوسائنسي طريقه كالمطلب يبة ہونا

چاہیے۔ کارل پیرین ( Karl Pearson ) نے سائنفک تحقیق کی جوتعریف کی ہے پیش ہے:

- "The Scientific method marked by the following features:
- (a) careful and accurate classification of facts and abservation of their correlation and sequence.
- (b) The discovery of scientific laws by and of the creative imagination,
- (c) self-criticism and the final touch stone of aqual validity for all normally constituted minds." 6

دواصطلاحیں، یعنی تحقیق اور سائنسی طریقہ، ایک دوسر ہے سے کافی متعلق ہیں۔
تحقیق، جیسا کہ ہم نے پہلے ہی کہا ہے کہ کسی مخصوص مسلے کے نتائج ، اسباب اورنوعیت کی
تفتیش کو کہاجا تا ہے۔ محقق اگر زیادہ سے زیادہ نتائج کے بارے میں دلچیسی رکھتا ہو،
اور ساتھ ہی ساتھ نتائج کی تکرار پذری اور زیادہ پیچیدہ اور عام حالات میں ان کی توسیع
کے بارے میں بھی دلچیسی رکھتا ہوتو تحقیق زیادہ کا میاب ہوگی۔ دوسری طرف، فلسفہ کو عام
طور پر سائنسی طریقہ کا نام دیا جاتا ہے جو فلسفہ کہ تحقیق کے تمام طریقوں اور تکنیکوں کو شامل
ہوتا ہے اگر چہوہ ایک سائنس سے دوسرے سائنس تک کافی مختلف ہو سکتے ہیں۔ اس تنا ظر
میں، کارل پیرس (Karl Pearson) کہتے ہیں:

"سائنسی طریقہ ایک ہے اور اسی جیسی صور تحال (سائنس) کی دوسری شاخوں میں بھی ہے اور یہی طریقہ کار منطقی طور پرتر بیت یافتہ تمام ذہنوں کا طریقہ کارہے، تمام علوم کا اتحاد تنہا اس کے طریقوں پر مشتمل ہوتا ہے، وہ شخص جو کسی بھی قتم کے حقائق کی درجہ بندی کرتا ہے، این باہمی تعلقات کو سجھتا ہے اور ان کے نتائج کو بیان کرتا ہے، وہی سائنسی طریقہ کا استعمال کرتا ہے اور اسی کو سائنس کا آدمی کہا جاتا ہے۔ 'کے

سائنس کا نصب العین حقائق کے بارے میں ایک منظم یا ہمی تعلق کوحاصل کرنا ہے۔سائنسی طریقہ تج بات،مشاہدے،مقبول بنیادی شرائط سے حاصل شدہمنطقی دلائل کے ذریعہ اس نصب العین کو حاصل کرنے کی کوشش ہے اور مختلف تناسب میں ان نتیوں کے مجموعے کا نام ہے۔ مزید وضاحت کے لئے ایل ایل برنارڈ ( L.L Bernard ) کی پہتعریف پیش

> " Science may be defined in terms of six major processes that take place with in it. there are testing, verification, definition, classification, organisation, orientation, which include predicution application."8

بالاسطور میں بات منطق کی ہورہی تھی تو سائنسی طریقیہ میں منطق واضح اور درست طور پرمسائل کی تشکیل میں معاون ثابت ہوتی ہے تا کہان کے ممکن متبادل واضح ہوں۔علاوہ ازیں،منطق ایسے متبادل کے نتائج کو تکمیل تک پہونچاتی ہے اور جب ان کا موازنہ قابل دیدمظاہر سے کیا جاتا ہے تو محقق کے لئے یہ بیان کرناممکن ہوجاتا ہے کہ کون سامتبادل قابل دید حقائق کے ساتھ سب سے زیادہ ہم آ ہنگی رکھتا ہے۔ یہسب تج بات اور تحقیقاتی محاسبہ کے ذریعہ کیا جاتا ہے جوسائنسی طریقہ کے لازمی جھے کوشکیل دیتے ہیں۔ تج بات مفروضہ نظریات کی جانچ اور بئے تعلقات کو دریافت کرنے کے لیے کیے ا حاتے ہیں۔لیکن تجربات کی بنیاد بریش آنے والے نتائج عام طور بریا تو ناقص مفروضات، غیرتسلی بخش تجویز کیے گئے تج مات،غلط طریقہ سے ممل میں لائے ہوئے تج مات کی وجہ سے ا تقید کا نشانہ بنتے ہیں یا غلط تشریحات کی بنیا دیر۔اس طرح محقق کے لیے ضروری ہے کہ جب وہ تجرباتی خاکہ کی تکمیل کررہا ہوتواس کی طرف ہرمکن توجہ دے اور صرف مکنہ مفاہیم کوبیان کرے۔ تحقیقاتی محاسبہ کا مقصد یہ بھی ہوسکتا ہے کہ وہ سائنسی طور پر جمع کی گئی معلومات فراہم کرے تا کہ اس کی بنیاد پر محققین ان کے نتائج کے واسطے کام کرسکیں۔اس طرح سائنسی طریقہ ان موثر بنیادی شرائط پر بنی ہوتا ہے جنہیں درج ذیل میں بیان کیا جارہاہے:

- 1۔ میملی شبوت پرانحصار کرتا ہے۔
- 2۔ یہ متعلقہ تصورات کا استعال کرتا ہے۔
- 3۔ میصرف مادی سوچ سے جڑار ہتاہے۔
- 4۔ یہ اخلاقی غیر جانبداری پرمبنی ہوتا ہے لیعنی اس کا مقصد موضوع کی مناسبت اور سیجے نتیجہ کے سوا کچھ نہیں ہوتا۔
  - 5۔ بیاحمالی پیشن گوئی کے نتائج کوسامنے لاتا ہے۔
- 6۔ اس کا طریقہ کاران تمام لوگوں کے نزد یک معروف ہے جو تقیدی جانچ کرتے ہیں یانقل کے ذریعہ نتائج کو جانچتے ہیں۔
- ۔ اس کا مقصدا نتہائی مشہور جامع کلمات کی تشکیل کرنا ہوتا ہے یابالفاظ دیگراہے سائنسی نظریات بھی کہا جاسکتا ہے۔

اس طُرح سائنسی طریقة مُل کا ایک سخت اور بے لاگ طریقہ ہے جے منطق اور مادی منطق اور مادی منطق کمل کے مطالبات کے ذریعہ مسلط کیاجا تا ہے۔ لہذا سائنسی طریقہ ایک مادی منطقی اور بااصول طریقہ کو کہا جا تا ہے لیعنی ، ایک ذاتی تعصب یا بد کمانی سے آزاد طریقہ ، تصدیق کے قابل مظاہر کی ظاہر کی خصوصیات کو معلوم کرنے کا طریقہ ، ایک ایسا طریقہ جہاں مخقق کی منطقی استدلال کے قوانین کے ذریعہ رہنمائی کی جاتی ہے ، ایک ایسا طریقہ جہاں تحقیقات ایک بااصول اور منظم طریقہ سے کی جائے ، اور ایک ایسا طریقہ جواندرونی مستقل مزاجی کی طرف اشارہ کرتا ہے۔

### تحقیق کے طریقہ کارکوجاننے کی اہمیت

تحقیق کے اصولیات کا مطالعہ طالب علم کوموا داکٹھا کرنے اوران کوتر تیب دینے یا ان کی طرف اشارہ کرنے والے کارڈ کے لیے ضروری تربیت فراہم کرتا ہے۔ نیز خاص مسائل کے لیے مناسب اعداد وشارکوا کھا کرنے کی تکنیکوں ، سوالناموں ، زیر تسلط تجربات ، ثبوتوں کے ریکارڈ، اِسے الگ کرنے اوران کی تشریح کے استعال میں تربیت فراہم کرتا ہے۔ در حقیقت ، تحقیق کے اصولیات یااس کے طریقه کارکوجاننے کی اہمیت کا انداز ہ مندرجہ ذیل

مطالعات سے لگایا جاسکتا ہے:

- (۱) ایک شخص کے لیے جو تحقیق عمل کے پیشہ کے واسطے خود کو تیار کرتا ہے تحقیق کے طریقہ کاراوراس کی تکنیکوں کو جاننے کی اہمیت واضح ہے۔طریقیہ کار کاعلم اچھی تربیت فراہم کرتا ہے۔خاص طور پر نئے تحقیق کار کے واسطے اور اسے بہتر تحقیق کرنے کے قابل بنادیتا ہے۔ یہاس کی باضابطہ سوچ یا دماغ کی مہارت کو بڑھانے میں کافی مدد کرتاہے تا کہ وہ موضوع کا خارجی طور سے مشامدہ کر سکے لیذاوہ لوگ جو تحقیق میں ، یشہ درانمل کی خواہش رکھتے ہیںان کے لیے ضروری ہے کہ وہ تحقیق کی تکنیکوں کے استعمال کی مہارت کو ہڑھا کیں اوران کے پیچیے منطق کواچھی طرح سمجھیں۔
- (II) تحقیق کومل میں لانے کاعلم ،معقول اعتاد کے ساتھ تحقیق کے نتائج کا استعال اور اندازہ کرنے کی صلاحیت پیڈا کرےگا۔ دوسرےالفاظ میں ہم پیکھیہ سکتے ہیں کہ تحقیق کے طریقہ کار کاعلم مختلف شعبوں میں کافی مدد گار ثابت ہو گاجیسے کہ حکومت یا تجارتی انتظامیہ عوام کی ترقی اور ساجی کام جس کے لیے لوگ زیادہ بلائے جاتے ہیں تا کم محقق کاروائی کے واسطے تحقیق کے نتائج کا استعال اورانداز ہ کرسکے۔
- (III) جب کسی کو بیمعلوم ہوجا تا ہے کہ تحقیق کیسے کی جاتی ہے تو وہ ایک ایبانیا شعوری آلہ حاصل کر کے مطمئن ہوجا تاہے جود نیا کود کیضے اور روزمرہ کے تج بوں کا فیصلہ کرنے کا

ایک ذریعہ بن جاتا ہے۔ لہذا یہ ایسے ذی شعور فیطے لینے کے قابل بنادیتا ہے جو مختلف اوقات میں عملی زندگی کے اندرہم کوپیش آنے والے مسائل سے تعلق رکھتا ہے۔ اس طرح تحقیق کے مبادیات کاعلم ایسے آلات فراہم کرتا ہے جن کی بدولت ہم زندگی میں چیزوں کومعروضی طور سے دیکھتے ہیں۔

(IV) اس سائنسی دور میں ہم میں سے تمام لوگ مختلف طریقوں سے تحقیق کے نتائج کے صارفین ہیں اور ہم ان کا استعال چالا کی سے کر سکتے ہیں بشر طیکہ ہم ان طریقوں کی موزونیت کا فیصلہ کرنے کے قابل ہوں جن کے ذریعہ انہیں حاصل کیا جاتا ہے۔ تحقیق کے متاب کیا کہ وہ ان کا اندازہ کرسکیں اوران کو منطقی فیصلے لینے کے قابل بناتا ہے۔ اندازہ کرسکیں اوران کو منطقی فیصلے لینے کے قابل بناتا ہے۔

تتحقيق كاعمل

تحقیق کے طریقہ کار اور تکنیک کی تفصیلات میں جانے سے پہلے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ تحقیق کے عمل کا ایک مخضر جائزہ پیش کردیا جائے۔ تحقیق کا عمل یا تواعمال کے سلسلوں پر مشتمل ہوتا ہے یا مؤثر طریقے سے تحقیق کو عمل میں لانے کے ضروری اقد امات اوران اقد امات کے مطلوبہ ترتیب پر مشتمل ہوتا ہے۔ ایک شخص کو یہ بات یا در کھنا چا ہے کہ تحقیق کے عمل میں شامل مختلف اقد امات ایک دوسرے کے ساتھ مخصوص نہیں ہیں اور نہ ہی وہ الگ اور ممتاز ہیں۔ وہ کسی مخصوص ترتیب میں ضروتا ایک دوسرے کی اتباع نہیں کرتے وہ الگ اور محقق ہر قدم پر شخصیق کے عمل میں بعد کے اقد امات کے مطالبات کی مسلسل توقع رکھتا ہے۔ بہر حال مندرجہ ذیل ترتیب جو مختلف اقد امات سے تعلق رکھتی ہے تحقیق کے عمل کے بارے میں ایک مفید عمل رہنمائی فرا ہم کرتی ہے:

1۔ شخقیق کے مسلے یا موضوع کوتشکیل دینا

2۔ ادب كاوسىيغ مطالعه كرنا

3۔ مفروضہ نظریہ کوآگے بڑھانا

- 4۔ تحقیق کاخا کہ تبار کرنا
  - 5۔ خاکہ کاتعین کرنا
    - 6۔ موادجع کرنا
  - 7- منصوبه رغمل درآمد
    - 8۔ مواد کا تجزیہ کرنا
- 9- مفروضة نظرية كوجانجنا
- 10\_ عموميات اورتشريح اور

11۔ رپورٹ کو تیار کرنایا نتائج کو پیش کرنا لیعنی حاصل شدہ نتائج کو با قاعدہ مرتب کرنا۔ مندرجہ بالااقدامات کاایک مختصر تعارف تحقیق کے مل کو بیجھنے کے لیے کافی مددگار ثابت ہوگا۔۔

#### 1- شخقیق کے مسائل کوتشکیل دینا:

تحقیق کے مسائل کی دو قسمیں ہیں۔ایک تو وہ جونوعیت کیجالات سے تعلق رکھتی ہے اور دوسری وہ جومتنوعات کے درمیان آپسی تعلقات سے متعلق ہیں۔ بالکل شروع ہی میں محق کے لیے ضروری ہے کہ وہ اس مسلہ کوالگ کر دے جس کا وہ مطالعہ کرنا چا ہتا ہے لینی سرگرمی کے عام جھے یا موضوع کے پہلوجن کی وہ تحقیقات کرنا چا ہتا ہے ان دونوں اپنی سرگرمی کے عام جھے یا موضوع کے پہلوجن کی وہ تحقیقات کرنا چا ہتا ہے ان دونوں کیزوں کا اسے فیصلہ کرنا واجب ہے۔ ابتدائی طور پرمسئلہ کوایک وسیح اور عام طور پر بیان کیا جاسکتا ہے۔ پھرایک کیا جاسکتا ہے۔ پھرایک خاص مل کے امرکانات پرمسئلہ کی ممل گانگیل مقرر کرنے سے پہلے غور کیا جائے گا۔اس طرح سے ایک مسئلہ عیں ایک عام موضوع کی تشکیل سائنسی تحقیقات میں پہلے مرحلہ کو مقرر کرتی ہے۔ بنیادی طور پر تحقیق کے مسئلہ کو تشکیل سائنسی تحقیقات میں پہلے مرحلہ کو مقرر کرتی ہے۔ بنیادی طور پر تحقیق کے مسئلہ کو تشکیل دینے میں دومراحل شامل موضوع نے بیں یعنی مسئلہ کو انجھی طرح سبجھنے اور پھر اس کوایک تجزیاتی نقطہ نظر سے بامعنی اصطلاحات میں مختلف الفاظ کے ذر لعہ تشکیل دینا۔

مسئلہ کو سیحفے کا سب سے بہترین طریقہ یہ ہے کہ اس پراپنے ساتھیوں کے ساتھ یاان لوگوں کے ساتھ اسل معاطے میں کچھ مہارت ہے بات چیت کی جائے ۔ ایک تعلیمی ادارے میں محقق ایک رہنما سے مدوحاصل کرسکتا ہے جو عام طور پر ایک تجربہ کا رشخص ہوتا ہے اور اس کے ذہن میں تحقیق کے کئی مسائل ہوتے ہیں ۔ اکثر رہنما عام اصطلاحات میں مسئلہ کوسا منے رکھتا ہے اور یہ حقق پر منحصر ہوتا ہے کہ وہ اسے محدود کرے اور عملیاتی مسئلہ کوسا منے رکھتا ہے اور یہ حقق پر منحصر ہوتا ہے کہ وہ اسے محدود کرے اور عملیاتی اصطلاحات میں مسئلہ کو بیان کرے ۔ نجی کاروباری اکا ئیوں یا سرکاری تنظیموں میں مسئلہ عام طور پر انتظامی ایجنسیوں کی طرف سے مختص ہوتا ہے جن کے ساتھ محقق بات چیت کرسکتا ہے کہ دراصل مسئلہ کس طرح سامنے آیا اور اس کے مکنہ طل کے لیے کیا تد ہیریں کام آسکتی ہیں ۔

محقق کے لیے ضروری ہے کہ وہ ایک ہی وقت میں موجودتمام ادب کا جائزہ لے تاکہ منتخب مسلہ سے واقف ہو سکے ۔وہ دوشم کے ادب کا جائزہ لے سکتا ہے، ایک تصوراتی ادب جو تصورات اور نظریات کے بارے میں ہے اور دوسراعملی ادب جو پہلے کے مطالع پر مشتمل ہوتا ہے اور وہ مطالع مجوزہ مطالع کے مشابہ ہوتے ہیں۔ اس جائزہ کا بنیادی نتیجہ یہ ہوگا کہ عملیاتی مقاصد کے لیے اعداد وشار اور دیگر مواد کے بارے میں معلومات ہوجائے گ جو مقت کو اس قابل بنادیں گی کہ وہ اپنے ذاتی تحقیق کے مسلہ کو ایک بامعنی تناظر میں وضاحت کر سکے۔ اس کے بعد محقق مسلہ کو تجزیاتی یا عملیاتی اصطلاحات میں مختلف الفاظ کے در یعت تناظر میں دیتا ہے۔ یعنی ہر ممکن اصطلاحات کے طور پر مسلہ کو رکھنے کے لیے ہتھیت کا حامل ذریعہ تناظر میں ہوگا کہ وضاحت کے ساتھ بیان کرنا ضروری ہے جس کی تحقیق باقی ہے۔ اس مسلہ کو انتہائی وضاحت کے ساتھ بیان کرنا ضروری ہے جس کی تحقیق باقی ہے ۔ اس مسلہ کو انتہائی وضاحت کے ساتھ بیان کرنا ضروری ہے جس کی تحقیق باقی ہے کہ مادہ کا حال مسلہ کے بارے میں پس منظر حقائق کی صحت اور مادیت کی تصدیق کرنے میں خرور مختلط رہنا جا ہے۔ یہ وفیسر W.A. Neiswanger کہ مادہ کا

بیان بنیادی اہمیت کا حامل ہے کیونکہ یہ جمع کیے جانے والے اعداد وشار، متعلقہ اعداد وشار کی خصوصیات، زیرجسجو تعلقات اور ان جسجو میں استعال کی جانے والی تکنیکوں کا انتخاب اور حتی رپورٹ کی شکل کا تعین کرتا ہے۔ اگر اس قسم کی مناسب اصطلاحات پائی جا کیں تو ان کو مسلمہ کی تشکیل کے شکل کے ساتھ ساتھ واضح طور پر بیان کرنا چاہئے۔ در حقیقت مسلمہ کی تشکیل اکثر ایک سلسلہ وار نمونہ کی اتباع کرتی ہے جہاں تشکیلات کی ایک بڑی تعداد کو مقرر کیا جاتا ہے۔ ہر تشکیل پہلی تشکیل سے زیادہ مخصوص ہوتی ہے، مزید تجزیاتی اصطلاحات میں مختلف الفاظ کے ذریعہ بیان کی جاتی ہے اور دستیاب اعداد وشار اور سائل کے لحاظ سے زیادہ حقیقت بسندانہ ہوتی ہے۔

#### 2\_ ادب كاوسيع مطالعه كرنا:

ایک بارجب مسلہ کو تشکیل دے دیاجائے تواس کا ایک مخضر خلاصہ بیان کردیناچاہئے۔ایک حقیق کار کے لیے جو پی ای ڈی کی ڈگری کیلئے مقالہ لکھ رہا ہے لازی ہے کہ وہ اپنے موضوع کا مجوزہ خاکہ تیار کرے اوراسے منظوری کے لیے ضروری ممیٹی یا ریسرچ بورڈ میں جمع کرے۔اس وقت محقل کوادب کا وسیع مطالعہ کرناچاہیے جو کہ مسلہ سے تعلق رکھتا ہے۔اس مقصد کے واسطے اشاریات اور روزنا مجے اورشا کع شدہ یا غیرشا کع شدہ کتابیات کا سب سے پہلے پتہ کرنا ہے۔ تعلیمی روزنا مجے، کانفرنسوں کی کارروائیاں، سرکاری رپورٹ وغیرہ کو مسلہ کی نوعیت پر مخصر ہوتے ہوئے ضروراستعال کرناچا ہیے۔ سرکاری رپورٹ وغیرہ کو مسلہ کی نوعیت پر مخصر ہوتے ہوئے ضروراستعال کرناچا ہیے۔ اس عمل میں یہ بات یا در کھنی چاہیے کہ ایک ماخذ دوسرے ماخذ کی طرف لے جائے گا۔ اگر پہلے کیے ہوئے مطالعہ ہوں جو کہ موجودہ مطالعہ سے ملتے جلتے ہوں تو ان کا مطالعہ اختیاط سے کرنا چاہئے۔ایک اچھی لا بھریری اس مرحلہ میں محقق کے لیے کافی معاون ثابت ہوگی۔

#### 3\_ بنائے ہوئے مفروضہ نظر بیکوآ کے بردھانا:

ادب کے وسیع مطالعہ کے بعد محقق کو جا ہیے کہ وہ واضح اصطلاحات میں بنائے ہوئے

مفروضہ نظریہ یا نظریات کو بیان کرے۔ بنایا ہوا مفروضہ نظریہ ایک عارضی مفروضہ ہے جسے اس کے منطقی یا عملی نتائج کا خاکہ بنانے اور جانچنے کے واسطے بنایا گیا ہے۔ وہ طرز خاص طور پرکافی اہم ہوتا ہے جس پر تحقیق کے مفروضات آگے بڑھائے جاتے ہیں کیونکہ وہ تحقیق کے لیے مرکزی نقطہ فراہم کرتے ہیں۔ وہ اس طرز کوبھی متاثر کرتے ہیں جس طرز پراعدادو شار کا تجزیہ کرنے میں آزمائشوں اور جانچوں کو عمل میں لایاجاتا ہے اور بالواسطہ طور پراعدادو شار کی خصوصیت جو تجزیہ کے لئے ضروری ہوتی ہے۔ تحقیق کے زیادہ اقسام میں بنائے ہوئے مفروضہ نظریہ کوآگے بڑھا ناانتہائی اہم کردارادا کرتا ہے۔مفروضہ نظریہ بہت ہی مواداور موجودہ تحقیق کے حصہ تک محدود ہونا چاہیے کیونکہ اس کو جانچنا ہوتا ہے۔مفروضہ نظریہ کا کرداریہ ہے کہ وہ تحقیق کے حصہ کا حصہ کی صدبندی کر کے محقی کی رہنمائی کرے اوراس کو تحجے راستے پرلائے۔ یہاس کی سوچ کو گہری کردیتا ہے اور مسئلہ کے رہنمائی کرے اوراس کو تحجے راستے پرلائے۔ یہاس کی سوچ کو گہری کردیتا ہے اور مسئلہ کے زیادہ اہم پہلوؤں پر توجہ مرکوز کرتا ہے۔ یہ ضروری اعدادو شارکی قتم اور استعال ہونے والے اعدادو شارکے تجزیہ کے طریقوں کی قسم کی طرف بھی اشارہ کرتا ہے۔

ایک شخص بنائے ہوئے مفروضہ نظریات کوئس طرح آگے بڑھا تاہے؟ اس کا جواب مندرجہ ذیل نقط نظر کا استعال کر کے دیا جاسکتا ہے:

الف مسله کی اصل اور حل کی تلاش میں ساتھیوں اور ماہرین کے ساتھ بات چیت کرنا۔ ب۔ ان دستیاب اعداد وشار اور دستاویز کو جانچنا جوممکن رجحانات، خصوصیات اور دیگر نشانات سے تعلق رکھتے ہیں۔

ج۔ موضوع سے ملتے جلتے دیگرمطالع پامثابہ مسائل کےمطالعے کا جائزہ لینا۔

د۔ ذاتی گہری تفتیش کرنا، جوغرض مند جماعتوں اورافراد کے ساتھ اصل موضوع پرانٹرویو سے حاصل ہوتی ہے، تا کہ مسئلہ کے عملی پہلوؤں میں زیادہ سے زیادہ بصیرت کو حاصل کر سکے۔

اس طرح بنائے ہوئے مفروضہ نظریات موضوع کے بارے میں حقیقت پر بنی سوچ،

دستیاب اعداد و شار اور مواد کی جانج پڑتال، ساتھ ہی ساتھ متعلقہ مطالعے اور ماہرین کے مشورہ کے طور پر سامنے آتے ہیں۔ بنائے ہوئے مفروضہ نظریات اس وقت زیادہ مفید ہوتے ہیں جب انہیں عین مطابق اور واضح الفاظ میں بیان کیا جائے۔ ساتھ ہی ساتھ مفید ہوتے ہیں جب انہیں عین مطابق اور واضح الفاظ میں بیان کیا جائے۔ ساتھ ہی ساتھ ہی یہ بات بھی یا در گھنی چاہیے کہ بھی کبھار ہمیں کسی ایسے مسلم کا سامنا کرنا پڑسکتا ہے جہاں بنائے ہوئے مفروضہ نظریات کی ضرورت نہیں ہوتی ہے، خاص طور پر گہری یا تشکیلاتی تحقیقات کے حالات میں جن کا مقصد مفروضہ نظریات کو متعین کرنا تحقیق کے بہت سارے مسائل میں تحقیق کے مہن سارے مسائل میں تحقیق کے بہت سارے مسائل میں تحقیق کے مہن کا کا ایک دوسرا بنیا دی مرحلہ ہے

#### 4\_ تحقیق کاخا که تیار کرنا:

تحقیق کے مسئلہ کو واضح الفاظ میں تشکیل دیتے ہوئے محقق کے لئے ضروری ہے کہ وہ تحقیق کا ایک خاکہ تیار کرے، یعنی اسے تصوراتی ساخت بیان کرنا ہوگا جس کے تحت تحقیق کو عمل میں لا یاجائے گا۔ اس طرح کا خاکہ تیار کرنے سے تحقیق ایک ممکنہ حد تک موثر ثابت ہوتی ہے اور زیادہ سے زیادہ معلومات فراہم کرتی ہے۔ دوسر الفاظ میں تحقیق کے خاکہ کا مقصد سے ہے کہ وہ متعلقہ ثبوت کو جمع کرنے کے لیے کم سے کم کوشش، وقت اور پیسے کے اخراجات کو فراہم کرے۔ لیکن ان تمام چیزوں کا حاصل ہونا بنیادی طور پر تحقیق کے مقصد پر انحصار کرتا ہے۔ تحقیق کے مقاصد کی چارقسموں میں درجہ بندی کی جاسکتی ہے، یعنی (i) انگشاف (ii) کیفیت (iii) تشخیص (iv) تج بات۔ جب تحقیق کا مقصد کسی حالت یامتنوعات کے درمیان تعلق کو درست طور پر واضح کرنا ہوتو مناسب خاکہ وہ ہوگا جو میلان کو یامت تحقیق کا مور جمع اور تجزیہ کے ہوئے اعداد و شارکے اعتاد کو بڑھائے۔

تحقیق کے بہت سارے خاکے ہیں جیسے تجرباتی اور غیر تجرباتی مفروضہ نظریہ کو جانچنا۔ تجرباتی خاکے یا تو غیررسی خاکے ہوسکتے ہیں (جیسا کہ تسلط کے بغیر پہلے اور بعد میں، تسلط کے ساتھ صرف بعد میں، تسلط کیساتھ پہلے اور بعد دونوں میں)یا رسی خاکے ہوسکتے ہیں ۔ (جیبیا کو کمل طور پر بےترتیب خاکہ، بےترتیب ہموارخا کہ،سادہ اور پیچیدہ جزوی خاکہ) جن میں ہے محقق کواپنے منصوبے کے لئے ایک کا انتخاب کرنا ہوگا۔

تحقیق کے خاکہ کو تیار کرنا جو کہ ایک مخصوص تحقیق کے مسئلہ کے لئے مناسب ہو، عام

طور پرمندرجه ذیل عوامل پرغور کرنے کوشامل ہوتا ہے:

- 1۔ معلومات حاصل کرنے کے ذرائع
- 2۔ محقق اوراس کے عملہ کی مہارت اور دستیالی (اگرکوئی ہوں)
- 3۔ انتخاب کی طرف لے جانے والے استدلال کو بیان کرنا ، اوراس طریقہ کی وضاحت کرنا جس میں معلومات حاصل کرنے کے منتخب ذرائع کو منظم رکھا گیا ہو۔
  - 4۔ متحقیق کے لئے دستیاب وقت،
  - 5۔ تحقیق مے متعلق خرج کاعضر یعنی مقصد کے واسطے دستیاب رقم۔
    - 5\_ نمونه خاكه كاتعين:

تحقیق کے کسی بھی مسلے میں تمام زیر غور معلومات مثبت نتائج سامنے لاتی ہیں۔ لیکن ممونہ خاکہ کے لئے ایک اہم مثال پیش کی جاتی ہے کہ جس طرح آبادی میں تمام اشیائے کو شارکر نے کومردم شاری کی تفتیش کہا جاتا ہے۔ یہ خیال کیا جاسکتا ہے کہ اس طرح کی تفتیش میں جب تمام اشیائے شامل ہوجاتے ہیں تو موقع کا کوئی بھی عضر باقی نہیں رہتا اور انتہائی میں جب تمام اشیائے شامل ہوجاتے ہیں تو موقع کا کوئی بھی عضر باقی نہیں رہتا اور انتہائی اعلی درجہ کی در تھی حاصل ہوتی ہے۔ لیکن عملی طور پر یہ بیج نہیں ہوسکتا۔ اس طرح اس جیسی تفتیش میں تعصب کا ایک معمولی عضر موجود ہوتا ہے۔ مزید یہ کہ تعصب کے عضر یا اس کی حدکو جانچنے کا کوئی راستہ نہیں ہوتا سوائے اس کے کہ نمونہ کی جانچ کے استعمال ، یا دوبارہ جائزہ کے ذریعہ اس کی جانچ کی جائے۔ اس کے علاوہ ، اس قسم کی تفتیش وقت ، پیسہ اور جائن کی ایک بڑی مقدار کوشامل ہوتی ہے۔ صرف یہی نہیں بلکہ مردم شاری کی تفتیش بھی بہت سارے حالات میں عملی طور پر ممکن نہیں ہے۔ مثال کے طور پر ،خون کی جانچ صرف بہت سارے حالات میں عملی طور پر ممکن نہیں ہے۔ مثال کے طور پر ،خون کی جانچ صرف نمونہ کی بنیاد پر کی جاتی ہے۔ لہذا ، اکثر و بیشتر ہم اپنے مطالعہ کے مقاصد کے لیے صرف نمونہ کی بنیاد پر کی جاتی ہے۔ لہذا ، اکثر و بیشتر ہم اپنے مطالعہ کے مقاصد کے لیے صرف نمونہ کی بنیاد پر کی جاتی ہے۔ لہذا ، اکثر و بیشتر ہم اپنے مطالعہ کے مقاصد کے لیے صرف

عند اشیاء کوکا ئنات سے منتخب کرتے ہیں۔ منتخب اشیاءان چیز وں کو تشکیل دیتے ہیں جنہیں تکنیکی طور پرنمونہ کہا جاتا ہے۔

محقق کے لیےضروری ہے کہ وہ نمونہ کے انتخاب کے طریقہ کا فیصلہ کرے یااس چیز کا جسے عام طور پرنمونہ خاکہ کے نام سے جاناجا تا ہے۔ نمونے یا توام کانی نمونے ہو سکتے ہیں یا غیرامکانی نمونے ۔امکانی نمونے کی بدولت ہرا یک عضر کونمونہ میں شامل ہونے کامعروف امکان ہے، کین غیرامکانی نمو نے محقق کواس بات کی اجازت نہیں دیتے ہیں کہوہ اس امکان کاتعین کر سکے۔امکانی نمونے وہ ہیں جومعمولی غیرمنظم نمونے ،منظم نمونے ،طبق دارنمونے اورخوشہ دارنمونے برمبنی ہوتے ہیں جبکہ غیرامکانی نمونے وہ ہیں جوموزوں نمونے، فیصلہ نمونے اور معین مقدار نمونے کی تکنیکوں برمبنی ہوتے ہیں۔

#### 6- موادجع كرنا:

کسی بھی تحقیقی مسکلہ سے نمٹنے میں اکثر پیچسوں ہوتا ہے کہ دستیاب مواد نا کافی ہے،اور اسی وجہ سے مناسب مواد کو جمع کرنا ضروری ہو جاتا ہے۔مناسب مواد جمع کرنے کے گئی طریقے ہیں جورقم کے اخراجات، وقت اور محقق کے پاس موجود دیگر وسائل کے تناظر میں کافی مختلف ہوتے ہیں۔

ابتدائی موادیا تو تجربہ کے ذریعہ جمع کیا جاسکتا ہے یا معائنہ کے ذریعہ۔ اگر محقق کوئی تجربه کرتا ہے تو وہ کچھ مقداری پیاکش کامشاہدہ کرتا ہے جن کی مدد سے اپنے مفروضات میں شامل حقائق کو جانختا ہے۔لیکن معائنہ کی صورت میں مندرجہ ذیل طریقوں میں ہے کسی ایک پاکئ طریقوں کے ذریعہ موادا کٹھا کیا جاسکتا ہے:

#### الف مشاہدہ کے ذریعہ:

بیطریقه محض محقق کے ذاتی مشاہدہ کے ذریعہ معلومات کو جمع کرنے کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ حاصل کردہ معلومات موجودہ صورت حال سے متعلق ہوتی ہیں اور ماضی کے کرداروں سے پامستقبل کے کرداروں یا ماہرین سے مطلوبہ جوابات کے رویوں سے پیچیدہ نہیں ہوتی ہیں۔ بیطریقہ بیشک ایک مہنگا طریقہ ہے اور اس طریقہ کے ذریعہ فراہم کی گئی معلومات بھی بہت محدود ہیں۔اس طرح بیطریقہ ایسی تحقیقات میں مناسب نہیں ہے جن سے بڑے نمونے تعلق رکھتے ہیں۔

#### ب- ذاتی انٹرویو کے ذریعہ:

محقق ایک سخت طریقہ کارکواختیار کرتا ہے اور ذاتی انٹرویو کے ذریعہ پہلے سے بنائے ہوئے سوالات کے مجموعہ کے جوابات تلاش کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ معلومات کو جمع کرنے کا پیطریقہ عموماً تشکیل شدہ طور پڑمل میں لایاجا تاہے جہاں نتیجہ ایک بڑی حدتک انٹرویو لینے والے کی صلاحیت پر منحصر ہوتا ہے۔

#### ج۔ ٹیلی فون انٹرو یو کے ذریعہ:

معلومات جمع کرنے کا پیطریقہ ٹیلی فون سے رابطہ کرنے کوشامل ہوتا ہے۔ یہ بہت ہی استعال کیے جانے والاطریقہ نہیں ہے بلکہ بیرت فی یافتہ عہد کے منعتی معائنے میں ایک اہم کرداراداکرتا ہے، خاص طور پر مکنہ معلومات کو ایک بہت ہی محدود وقت میں مکمل کیا جاتا سکتا ہے۔

#### د سوالنامول کومیل کرنے کے ذریعہ:

اگرمعلومات حاصل کرنے کے لئے اس طریقہ کو اپنایا جائے تو محقق اور جواب دینے والے ایک دوسرے کے ساتھ رابطہ میں آتے ہیں۔سوالنامے بذریعہ میل جواب دینے والوں کواس درخواست کیساتھ ارسال کیے جاتے ہیں کہ انہیں مکمل کرنے کے بعدوالیس کردیں۔ یہ انہنائی وسیع پیانے پرمختلف اقتصادی اور کاروباری معائنوں میں استعال کیا جانے والاطریقہ ہے۔اس طریقہ کو اپنانے سے پہلے عام طور پرسوالنامہ کو جانچنے کے لیے ایک معمولی مطالعہ کی طرف رجوع کیا جاتا ہے جس سے ان کمزوریوں کا پتہ چاتا ہے جوسوالنامہ کو کافی احتیاط سے جوسوالنامہ میں پائی جاتی ہیں۔استعمال کیے جانے والے سوالنامہ کو کافی احتیاط سے تارکیا جانا جاتا ہے جس کے لئے موثر ثابت ہوسکے۔

محقق کے لیے ضروری ہے کہ وہ معلومات کو جمع کرنے کے لئے ان طریقوں کا انتخاب کرے اور ساتھ ہی تفتیش کی نوعیت ، تحقیق کا عضراور مقصد، مالی و سائل، دستیاب وقت اور در تنگی کے مطلوبہ درجہ کے بارے میں غور کرے۔ اگر چہ اسے ان تمام عوامل پر توجہ دینا چاہئے کیکن زیادہ چیز یں محقق کی صلاحیت اور تجربہ پر مخصر ہوتی ہیں۔ اس تناظر میں ڈاکٹر چاہئے کیکن زیادہ چیز یں محقق کی صلاحیت اور تجربہ پر مخصر ہوتی ہیں۔ اس تناظر میں ڈاکٹر مفروضات کو جمع کرنے میں معمولی فہم وفر است بنیادی ضرورت ہوتی ہے جو اہم استاد کا تجربہ کرتی ہے۔

#### 7\_منصوبه برهمل درآ مدكرنا:

منصوبہ پڑمل درآ مدکر ناتحقیق کے اندرا نہائی اہم قدم ہوتا ہے۔ اگر منصوبہ کی تنفیذ زیادہ ہوتی ہے تو جمع کی گئی معلومات یا مواد سے درآ مدنتائج کافی اور قابل اعتاد ہونگے۔ محقق کو بیہ معلوم ہونا چا ہے کہ منصوبہ کوایک منظم طریقہ سے اور وقت پر نافذ کیا جائے۔ اگر معلومات تشکیل شدہ سوالناموں کے تحت مختلف وسائل کے ذریعہ کی جاتی ہے تو معلومات آسانی سے حاصل کی جاسکتی ہیں۔

#### 8\_مفروضات كوجانجنا:

ہر حقیق سے پہلے ایک تحقیق موجود ہوتی ہے بعد کے مقق کو پہلے سے موجود نتائج کو پرکھنا اور چھانٹنا ہوتا ہے اور سے ہی تحقیق کی شہرگ ہے۔ مطلوبہ یا موجود مواد کا تجزیہ کرنے کے بعد محقق ان مفروضات کی آزمایش کرسکتا ہے جنہیں وہ پہلے ہی تشکیل دے چکا ہے۔
کیا مطلوبہ ماخذ ایک سے زائد جگہ بھی ملتا ہے یانہیں؟ کیا جومواد جمع کیا ہے وہ اہم ہے؟ کیا جن ذرایع سے معلومات حاصل کی گئ ہیں وہ معتبر ہیں یانہیں؟ اس نوعیت کے بشار موالات کا اعتبار یہاں ہوتا ہے۔ تحقیق کے لئے غیر جا نبدارانہ طبیعت کا رکھنا مستقل مزاجی کا ثبوت ہے۔ پہلے سے موجود تحقیق مواد کو ترف آخر نہیں سمجھنا چا ہے خواہ وہ کتنا بھی معیاری کیوں نہ ہو، اُسے شک کی نظر سے دیکھنا ہی اچھے محقق کی پہچان ہے۔ متشکک محقق کی

تعریف ڈی ایلٹک کی اس طرح کی ہے:

"اجیمامحقق ہونے کے لئے اچھامتشکک ہوناضروری ہے۔ ' فی

#### 10\_عموميات اورتشريح:

اگرموادکو جانچاجائے اوراسے کی بار برقر ار رکھا جائے تو محقق کے لیے بیمکن ہوسکتا ہے کہ ایک نظریہ قائم کرنے کے لیے عمومیت تک پہو کئی جائے ۔ حقیقت تو یہ ہے کہ تحقیق کی اصل قیمت اس کے ایک خاص قسم کے عمومیات تک پہنچنے کی صلاحیت میں پنہاں ہوتی ہے۔ اگر محقق کے پاس شروع کرنے کے لیے کوئی مفروضہ نہیں ہے تواسے پچھ نظریہ کی بنیاد پراپنے نتائج کی وضاحت کرنی چاہیے، اسے تشریح کے نام سے جانا جاتا ہے۔ تشریح کاعمل اکثر نئے سوالات کوجنم دے سکتا ہے جو بدلے میں مزید تحقیقات کی طرف لے جاسکتے ہیں۔

#### 11- ريورث يامقاله تياركرنا:

آخر میں مخفق کواپی طرف سے کیے گئے عمل کی رپورٹ یاایک مکمل مکالہ تیار کرنا ہوتا ہے۔ مقالہ مندرجہ ذیل نقطہ نظر کو ذہن میں رکھتے ہوئے انتہائی احتیاط کے ساتھ تیار کیا جانا جا ہیں۔

. 1۔ مقالے کی ترتیب مندرجہ ذیل طور پر ہونی چاہیئے:

الف ۔ ابتدائی صفحات

بیادی متن

ج۔ آخری جزو

اس کے ابتدائی صفحات میں مقالے کاعنوان ہوگا اس کے بعد منظوریاں اور پیش لفظ ہوگا۔ پھرمضامین کی ایک فہرست ہوگی۔

مقالے کا بنیا دی متن مندرجہ ذیل حصوں میں ہونا جا ہے:

الف تعارف:

اس کے اندر تحقیق کے مقصد کی توضیح اور تحقیق کی تکمیل میں اپنائے گئے طریقہ کار کی

وضاحت ہوگی۔ اور ساتھ ہی ساتھ مختلف پابندیوں کے ساتھ مطالعہ کی وسعت کا بھی ذکر ہوگا۔

#### ب. نتائج كاخلاصه:

تعارف کے بعد غیر تکنیکی زبان میں نتائج اور سفار شات کا ذکر ہوگا۔ اگر نتائج وسیع ہیں توان کا خلاصہ بیان کیا جائے گا۔

#### ج\_ بنیادی ر پورك:

ر پورٹ کا بنیادی حصہ منطقی ترتیب میں پیش ہوگا اور بآسانی قابل شناخت حصوں میں تقسیم ہوگا۔

#### د- نتیجه:

بنیادی متن کے آخر میں محقق واضح اور با قاعدہ طور پراپنی تحقیق کے نتائج پیش کرے گا۔ در حقیقت بی آخری خلاصہ مطالب ہوگا۔

مقالے کے آخر میں تمام معلومات اور تکنیکی اعدادوشار کے تعلق سے ضمیمے کا بیان ہوگا۔ کتابیات، لینی کتابیں، روزنامچے اور رپورٹ وغیرہ کی فہرست کا بھی آخر میں ذکر ہوگا۔ شائع شدہ تحقیقی مقالے میں خاص طور پراشاریہ کا بیان ہوگا۔

- 2۔ مقالہ ایک جامع اور معروضی انداز میں سادہ زبان میں تیار کیا جائیگا اور مہم تعبیرات جیسا کہ''ایسا لگتا ہے''''ایسا ہوسکتا ہے'' اور اس جیسے دوسرے الفاظ سے اجتناب کیاجائے گا۔
- 3۔ بنیادی رپورٹ میں نقشے اور تصاویرا گرمعلومات کوزیادہ واضح طور پرپیش کررہے ہوں توانہیں استعال کیا جائے گا۔
- 4۔ موزوں''اعتاد کی حد'' کو بیان کرنا ضروری ہوگا اور تحقیقی عمل کے دوران آنے والی مختلف رکا وٹوں کو بھی بیان کیا جائے گا۔

272 5۔ مقالہ کممل کرنے کے بعد ضروری ہے'' نظر ثانی'' کی جائے جس میں زبان کی درشگی اوراہم پہلوؤں کی طرف توجہ دی جاتی ہے۔ محقق کے لئے ضروری ہے کہ وہ زبان و بیان کے لئے اہم امور کا خیال برتنے میں مختاط رہے مثلاً اپنی رائے کا آسان زبان میں اظہار، لفاظی سے بر ہیز ، مخففات سے یاک، علاقائی زبان میں رائج مخصوص الفاط سے بچنااورمبالغه آرائی کااستعال نه کرناوغیره۔

- 1- عندلیب شادانی: اد بی ولسانی تحقیق اصول اور طریقه کار، مرتبه عبدالستار ردلوی، شعبه اردو بمبینی يونيورشي، تمبئي ـ باراول 1984 ، ص 89 ـ

  - 2\_ قاضى عبدالودود: الضأ ـــــم، 77\_ 3\_ جميل جالبى: نئ تقيد، اليجو كيشنل پبليشنگ باوس د ، بلى باردوم 1994 ، ص 22
- 4. WWW. OED.COM
- 5. WWW. OXFORD REFFERENCE .COM
- 6. Research Methodology; The Discipline and its dimensions. by Dr. Jai Narain Sharma, deep and deep publications pvt.ltd new delhi. page no. 67
- 7. Research Methodology; .....do ......do P.no 65
- 8. Research Methodology; .....do ..... do P.no 67
- 9. The Art of literary research; By Richard D.Altick...Norton&lo new york. Page no. 16

# ''جور ہی سویے خبری رہی'': ایک مطالعہ

بلال احمد تا نتر بے شعبۂ اردو، جامعہ ملیہ اسلامیہ نئی دہلی ۔۱۵۰۰۱۱

رابط:8130686467

''جورہی سو بے خبری رہی' ادا جعفری کی خودنوشت سوائے عمری ہے۔ادا جعفری کا شار الردوکی ان چندا ہم اور ممتاز شاعرات میں ہوتا ہے جنہوں نے اردوشاعری کوفکری سطح پرایک نیار تک عطاکیا۔ان کی شاعری اردوکی نسائی شاعری کی تاریخ میں سنگ میل کی حیثیت رکھی نیار تک عطاکیا۔ان کی شاعری اردوکی نسائی شاعری کی جاریخ میں عورت کو وہ آزادی حاصل ہے ۔ان کا اپنا خاندان بھی انہی روایتی رسوم کا پابند تھا جواس وقت کے کم وہیش بھی مسلم گھر انوں میں رائج سے ۔ان روایتی اور فرسودہ رسوم و قیاجواس وقت کے کم وہیش بھی مسلم گھر انوں میں رائج سے گاوی و مجبوری کا ایک بے بس پیر قیود نے عورت کو گھر کی چہار دیواری میں مقید کر کے اسے گلوی و مجبوری کا ایک بے بس پیر بنادیا تھا۔ساج میں اس کی رائے کو اہمیت نہیں دی جاتی تھی ،اس کوزیو تعلیم سے آ راستہ نہیں کیا جاتا تھا، اس پر پردے کی سخت پابندی عائد تھی ،اس کے جذبات واحساسات کسی کے لیے کوئی معنی نہیں رکھتے تھے، وہ کھل کرا سے خیالات کا اظہار بھی نہیں کر سکتی تھی غرض پورے معاشرے پر مردوں کی گہری چھا ہے تھی ۔اس معاشرے میں اگر چیشروع میں کچھ مشکلات کا سامنا کرنا پڑائیکن ساجی اور معاشرتی کو بیوان کے فرسودہ حدود و قیود بہت دیر تک ان کے فکرون کی بلند پرواز وں کا راستہ نہ روک سکیں اور کورسودہ کی سودہ حدود و قیود بہت دیر تک ان کے فکرون کی بلند پرواز وں کا راستہ نہ روک سکیں اور کورسودہ کی سے میں اور کورشیت کے کورسودہ حدود و قیود بہت دیر تک ان کے فکرون کی بلند پرواز وں کا راستہ نہ روک سکیں اور کورسودہ کورسودہ حدود و قیود بہت دیر تک ان کے فکرون کی بلند پرواز وں کا راستہ نہ روک سکیں اور کورسودہ کے دورون کی کورسودہ کورسودہ کورسودہ کورسودہ کی کورسودہ کورسودہ کورون کی گرون کورسودہ کورسودہ کورسودہ کورسودہ کی کی کورسودہ کورسودہ کورسودہ کی کورسودہ کی کورسودہ کی کورسودہ کورسودہ کورسودہ کی کورسودہ کی کورسودہ کی کورسودہ کی کورسودہ کورسودہ کی کورسودہ کی کورسودہ کورسودہ کورسودہ کی کورسودہ کورسودہ کی کورسودہ کی کورسودہ کی کورسودہ کی کورسودہ کی کورسود کورسودہ کی کے کورسودہ کی کردی کورسودہ کی کورسودہ کورسودہ کی کورسودہ کی کورسودہ کی کردیں کورسو

جنہوں نے بعد میں آنے والی خواتین قلم کاروں کاراستہ بھی آزادی فکر کی سطیر ہموار کیا۔ اداجعفری نے اس زمانے میں شعر کہنا شروع کیا تھا جب اردوشاعری کے افق پر ن \_م راشد،میرا جی،جوش ملیح آبادی،اختر شیرانی،احسان دانش،حفیظ جالندهری،فراق گورکھپوری، فیض احمد فیض ،مجروح سلطان پوری،مجاز، جذ بی،اختر الایمان اورعلی سر دار جعفری وغیرہ جیسے متاز شعراء پوری طرح حیائے ہوئے تھے ۔ان شعراء میں ہرایک جدا گانه لب و لهج کا حامل تھا اور ہمرا یک کا رنگ شاعری فکری اور فنی دونوں سطحوں برمختلف تھا۔کوئی ترقی پیندنظریات کوفروغ دے رہاتھا،کوئی رومانی دنیا میں گم تھا،کوئی ساجی زندگی کے تکخ نکات بیان کرر ہاتھا،کوئی سیاسی نظام کےخلاف برسر پیکارتھا تو کوئی اسلامی تاریخ کو شاعری کے خوبصورت سانچوں میں ڈال کراس کی عظمتِ گذشتہ کے گیت گار ہاتھا۔ادا جعفری کانخلیقی سفرا گرچه شاعری کے انہی مختلف النوع نظریات اور متعدد رنگوں کی بھیڑ میں پروان چڑ ھالیکن انہوں نے کسی مخصوص نظریے اور شاعری کے کسی مخصوص رنگ کی پیروی کرنے کے بحائے اپنے لیے ایک نئی اور منفر دراہ تلاش کی ۔ انہوں نے اپنے لیے ایک ایسا جداگانہ اورمنفر دشعرى لب ولهجه تتعين كيا جوبعد ميںان كي شناخت بھي بنااور قابل تقليد بھي تمجھا گيا۔ ادا جعفری کا کلام ابتدا مین "رومان"، "ادب لطیف"اور" شاهکار" جیسے جرائد میں شائع ہوتا تھا۔ان کا پہلاشعری مجموعہ 'میں ساز ڈھونڈتی رہی'' کےعنوان سے ۱۹۵۰ء میں شائع ہوا۔اس کے بعدان کے دوسرے شعری مجموع ''شہر درد''،'غزالاں تم تو واقف ہو'''سازِیخن بہانہ ہے''اور''حرف شناسائی'' کے عنوان سے شائع ہوئے۔ان کا کلیات'' موسم موسم' كے عنوان سے شائع ہوا ہے جس ميں ان كے يانچوں شعرى مجموعوں كے ساتھ ساتھ ان کا غیرمطبوعہ کلام بھی شامل ہے۔اداجعفری کواد بی خدمات کے اعتراف میں یا كستان رائشرز گلد كى جانب سے ١٩٦٧ء مين " آدم جى ادبى ابوارد"، مكومت ياكستان كى جانب سے ۱۹۸۱ء میں''تمغهٔ امتیاز''اور۳۰۰۰ء میں''صدار تی تمغه برائے حسن کارکر دگی''، پاکستان اکیڈیمی آف لیٹرز کی جانب سے ۱۹۹۳ء میں''بابائے اردوڈ اکٹر مولوی عبدالحق الیوارڈ'' جیسے اہم الیوارڈ'' و سامنان میں'' کمال فن الیوارڈ'' جیسے اہم اعزازات سے بھی نوازا گیاہے۔

اردوادب میں اداجعفری کی بنیادی حیثیت ایک شاعرہ کی ہے کیکن وہ ایک ممتاز شاعرہ ہونے کے ساتھ ساتھ اچھی نثر نگار بھی تھیں۔ان کی خودنوشت سوانح عمری''جورہی سوبے خبری رہی''اس کا بین ثبوت ہے جوان کی نثر نگاری کا ایک دلکش نمونہ ہے۔اداجعفری نے اپنی خودنوشت سوانح عمری کا سرنامہ سراج اورنگ آبادی کی ایک مشہور غزل کے مطلع سے لیا ہے۔

خبر تحیر عشق س نه جنوں رہا، نه پری رہی نه تو تو رہا، نه تو میں رہا، جورہی سو بے خبری رہی

''جورہی سو بے خبری رہی'' پہلی بار جو لائی ۱۹۹۵ میں شائع ہوکر منظر عام پر آئی۔اس
سے پہلے اس خودنوشت سواخ عمری کے چندا بواب کرا چی سے شائع ہونے والے ماہنا مہ''
افکار'' میں شائع ہوئے تھے۔ادا جعفری نے اپنی خودنوشت سوائح عمری میں ۱۲۹ بواب کے
تخت اپنی زندگی کے شب وروز کے حالات وواقعات کو بڑے دل چسپ انداز میں بیان کیا
ہے۔ادا جعفری کوصہبالکھنوی نے خودنوشت لکھنے پر آمادہ کیا تھا۔ اس حوالے سے گھتی ہیں:
''نہیں کے پیم اور سلسل اصرار نے جھے خودنوشت لکھنے پر آمادہ
ہی نہیں مجبور بھی کیا۔اس کی ائیس قسطین'' افکار'' میں شائع ہوئیں۔
اب بیتو میں جانتی ہول کہ ان کی اس فر مالیش نے مجھے کتنے عجیب سفر
پر روانہ کردیا۔ بھولی بسری یا دول کی رہ گذر سے تھم تھم کرگز رنے کے
لیے وقت بھی تو بہت جا ہے۔ جہاں قیام کا ارادہ کیا و ہیں ایک اور موڑ
سامنے آگیا۔ بے شک کلھنے کی آسودگی اور راحت بھی حاصل ہوئی
جس کے لیے صہبا بھائی کی شکرگز ار ہوں۔'' یے

اداجعفری نے اپی خودنوشت سوائے عمری کا با قاعدہ آغاز اکر خودنوشت سوائے نگاروں کی طرح اپنے بچپن اور اس سے وابسۃ خوبصورت یا دوں کی تازہ کا ری سے کیا ہے۔
انہوں نے ابتدائی ابواب میں اپنے بچپن کے ایام کا بھر پور تذکرہ کیا ہے۔ اس حوالے سے جو حالات و واقعات تحریر کیے ہیں ان سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کا بچپن بدایوں میں ایک روایق قتم کے قدامت پیند مسلم گھر انے میں گزراجہاں وہ بچپن میں ہی اپنے والد کے سایئہ عاطفت سے محروم ہوگئی تھیں اور ایک لمباع صہ اپنے مرحوم والد کے انتظار میں تنہائیوں میں بسرکیا۔ چناں چہ انھوں نے اپنے والد کی دائمی جدائی کے صدم سے باہر آنے کے لیے کہ ابوں میں پناہ کی اور اپنے احساسات وجذبات کوشاعری کے قالب میں ڈال کر اپنی زیست کو سہارادیا۔ اس حوالے سے خود محتی ہیں:

'' بچین میں کتابوں نے میر ہے ساتھ مسجائی کا کام کیا تھا۔ میں
نے حرف کی سرگوشیاں سن تھیں۔ میں نے کتابوں کو انسان کے
مقابلے میں حیات سے قریب تردیکھا تھا۔ جب میں اندھیروں کے
جنگل میں کھوگئ تھی۔اور میں نے جگنوؤں سے اجالا چاہا تھا تو یہ میر بے
رہنما ستارے بن گئ تھیں۔'' م

اداجعفری نے اپنے بچپن کے حالات وواقعات کا اس قدرتفصیل سے تذکرہ کیا ہے کہ ان کی طبیعت اورنفسیات کو سیجھنے میں آسانی ہوتی ہے۔ ان کی خودنوشت سوائح عمری کے مطالعے سے پتہ چلتا ہے کہ ان کی طبیعت شروع ہی سے شعرگوئی کی طرف مائل بھی تھی اور موال بھی ۔ بیاسی موزوں طبیعت کا نتیجہ تھا کہ انھوں نے نوسال کی عمر میں ہی شعرکہنا شروع کر دیا تھا۔ انھوں نے اپنے بچپن کے ایام کا ذکر کرتے ہوئے بدایوں کی تہذیبی وساجی زندگی کے جونقوش ابھارے ہیں وہ اس عہد کے رویوں کو سیجھنے میں معاون ثابت ہوتے ہیں۔ انھوں نے بدایوں کا ذکر جس انداز میں کیا ہے وہ بدایوں سے ان کی گہری جذباتی وابستگی کا عکاس ہے۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ بہت سے ممالک کی سیر و جذباتی وابستگی کا عکاس ہے۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ بہت سے ممالک کی سیر و

سیاحت کے باوجوداس شہر کی یادیں ان کے ذہن ودل میں ہمیشہ بھی رہیں اور یہاسی کا نتیجہ ہے کہ زندگی کے آخری ایام میں بھی انھوں نے اپنی خودنوشت میں اپنے عہد کے بدایوں کی تصویر اس کے سیاسی وسابی اور تہذیبی و تمدنی نیز تاریخی سیاق وسباق کے ساتھ جس انداز میں تھینچی ہے اس میں ان کے بچپن کے زمانے کا بدایوں سانس لیتا ہوامحسوس ہوتا ہے۔ میں تھینچی ہے اس میں ان کے بجپن کے زمانے کا بدایوں سانس لیتا ہوامحسوس ہوتا ہے۔ اداجعفری نے بدایوں میں اپنے خاندان کے رسم ورواج، نہ ہبی عقائدا ورطر زِفکر کا بھی کھر پور تذکرہ کیا ہے۔ اس حوالے سے ان کے تحریر کردہ حالات وواقعات سے پتہ چلتا ہے کہ بدایوں میں ان کے خاندان میں گھر دامادی کا رواج تھا اور شادی صرف اپنے ہی خاندان میں ہوتی تھی۔ ان کی خودنوشت سوائح عمری کے مطابعے سے یہ بھی پتہ چلتا ہے کہ بدایوں میں ان کے خاندان میں عورتوں پر طرح طرح کی پابندیاں عائد تھیں جن کی وجہ بدایوں میں ان کے خاندان میں عورتوں پر طرح طرح کی پابندیاں عائد تھیں جن کی وجہ سے ان کوا پی پوری زندگی گھر کی چارد یواری میں ہی بسر کرنی پڑتی تھی۔ اس ذیل میں ایک

''ٹونک والا پھا تک کے اندر اسلاف کی بنائی ہوئی ایک خود آشنا اورخودساختہ دنیا آباد تھی۔اس خاندان کی لڑکیاں بڑے بوجھل نصیب قسام ازل سے لے کرآتی تھیں۔سنا تھا کہ ایک زمانے میں تواس گھر کی لڑکیوں کا بزرگ خواتین کی معیت میں اور ہزار پردوں کے ساتھ بھی گھر کی دہلیز سے باہر قدم رکھنا ممنوع تھا۔کسی رشتہ دار کے گھر تک نہیں جاسکی تھیں۔ برادری کے جولوگ بھا تک سے باہر رہتے تھان کا آنا جانار ہتا لیکن گھر کی لڑکیاں صرف ان کی لڑکیوں کے نام سے واقف ہوتیں اور بس صورت آشنا ہونا ممکن نہیں تھا۔شادی ہوجاتی تو ملاقات ہوتی۔ غیرخاندان کی خواتین جب گھر میں آتیں تو کنواریوں کے لیے ان سے بھی پردہ کرنا لازم تھا۔خواہ گئی ہی عمر ہو چکی ہوان کا شار بہ ہرحال لڑکیوں میں ہوتا۔صرف نوعمر بچیوں کو آزادی سے سانس

لینا نصیب تھا۔ وہ بھی کتنے دن۔ میں جن دنوں کو یاد کررہی ہوں اس وقت بھی اس خاندان میں غیر شادی شدہ معمر خوا تین موجود تھیں۔ ایک تو میری اپنی خالہ تھیں جس چہار دیواری کے اندروہ پیدا ہوئیں وہی ان کی کل کا ئنات تھی۔ان آ تکھوں نے فصیل نمادیواراور آ نگن پر سے ہوئے آ سمان کے شامیانے کا ایک محدود گلڑاہی ساری عمر دیکھا۔ پینے نہیں ان آ تکھوں میں بھی کوئی خواب بھی آیا یا وہ بھی ان کی دست رس سے دور ہی رہا۔ گئی محرومیوں سے نجات کتابوں کے وسلے سے بھی مل جاتی ہے۔ان کے لیے بیدر بھی بندتھا۔'' سیے

یہ اقتباس بظاہر اداجعفری کے بدایوں کے خاندان کی عورتوں کی عکاسی کرتا ہے کین اس اقتباس بطاہر اداجعفری کے بدایوں کے خاندان کی عورت کی ایک الی تصویر اس اقتباس کی روشنی میں مجموعی طور پر اداجعفری کے عہد کی عورت کی ایک الی تصویر آنکھوں کے سامنے پھر جاتی ہے جس کی دیواروں پر چاروں سمت سے اداسی اور احساس محرومی کے گہرے بادل چھائے ہوئے ہیں نیز ان الفاظ میں اس کی سماجی حیثیت بھی اپنی تمام تر جزئیات کے ساتھ عیاں ہو جاتی ہے۔

اداجعفری نے اپنی خودنوشت سوائح عمری میں اپنی والدہ کا بھی ذکر کیا ہے۔ ان کے حوالے سے جومعلومات بہم پہنچائی ہیں اس سے پہ چاتا ہے کہ ان کی والدہ کم عمری میں ہی بیوہ ہوگئ تھیں اوروہ ایک عبادت گزار، صابر، دوراندلیش اور جرائت مندخاتون تھیں۔ انھوں نے اداجعفری کی شخصیت کو سنوار نے ، کھار نے اور ان کی تخلیقی صلاحیتوں کو پروان چڑھانے میں اہم کردار ادا کیا۔ انھوں نے اپنے خاندان کی فرسودہ اور مروجہ روایتوں سے جڑھانے میں اہم کردار ادا کیا۔ انھوں نے اپنے خاندان کی فرسودہ اور مروجہ روایتوں سے ہٹ کرا پنے بچوں کی تعلیم وتر بیت کا مکمل بندوبست کر کے خصرف آتھیں زیور تعلیم سے آراستہ کیا بلکہ ان کی شادی خاندان سے باہر کر کے بھی اپنی فرسودہ اور صدیوں سے مروجہ خاندانی روایات کو تھکر اکر جزائت مندی کا مظاہرہ کیا۔ اداجعفری نے ان کا ذکر جذباتی انداز میں کیا ہے اور جن الفاظ میں ان کی تصویر تھینجی ہے وہ ان کی اپنی والدہ سے گہری محبت میں کیا ہے اور جن الفاظ میں ان کی تصویر تھینجی ہے وہ ان کی اپنی والدہ سے گہری محبت

اورعقیدت کے آئینہ دار ہیں۔

اداجعفری نے اپی خودنوشت سوائے عمری میں بجین کے ایام اورابتدائی تعلیم و تربیت کی طرح اپنی از دواجی زندگی کے حالات کا بھی تفصیل سے ذکر کیا ہے۔ ان کی خودنوشت سوائے عمری کے مطالعے سے پتہ چلتا ہے کہ ان کی شادی جنوری ۱۹۸۷ء میں لکھنو میں نورالحسن جعفری کے مطالعے سے جو حالات جعفری کے ساتھ ہوئی۔ انھوں نے اپنے شوہر نورالحین جعفری کے حوالے سے جو حالات وواقعات تحریر کیے ہیں ان سے پتہ چلتا ہے کہ ان کے شوہر ایک روثن خیال انسان تھے۔ انھوں نے اداجعفری کے تلیقی سفر میں ان کا بھر پورساتھ دیا۔ وہ ان کی شاعری کی راہ میں کسی مشکل کی طرح حائل نہ ہوئے۔ دونوں کے مابین شروع سے اچھے تعلقات قائم رہے۔ اس تعلق میں بھی کوئی تنی پیدا نہ ہوئی۔ اداجعفری نے نورالحین جعفری کے ساتھا یک خوش حال اور بھر پوراز دواجی زندگی بیدا نہ ہوئی۔ ادا جعفری نے نورالحین جعفری کے ساتھا یک خوش حال اور بھر پوراز دواجی زندگی بسر کی۔ اس کا انداز ہ ان کی اس آراء سے بہخو بی لگایا جا

''نور نے سائبان بن کر مجھے موسموں کی شدت سے محفوظ ومامون رکھا ہے۔انہوں نے میری خوشی کو کتنا عزیز جانا ہے بیہ کھنے کی ضرورت بھی کیا اور حاصل بھی کیا۔احساس کی امانت کا بارالفاظ کہاں اٹھا سکیں گے۔'' ہم

اداجعفری کے شوہر نورالحسن جعفری اپنے وقت کے اعلاسر کاری عہدوں پر فائز رہے۔
ان کوسر کاری فراکض کی انجام دہی کے دوران دنیا کے گئی مما لک میں جانے کا موقع ملا۔ وہ جہال بھی جاتے تھے۔اس طرح اداجعفری کوبھی اپنے ساتھ لے جاتے تھے۔اس طرح اداجعفری کوبھی دنیا کے گئی مما لک کی سیر وسیاحت کا موقع ملتا۔اداجعفری کوجن مما لک میں جانے کا موقع ملا ان میں برطانیہ، امریکہ،فرانس، جاپان، ترکی، روس اور روم شامل ہیں۔انھوں نے جس ملک کا بھی سفر کیا اپنی خودنوشت سوائح عمری میں اس ملک کی ساجی، تہذیبی، معاشرتی اور ثقافتی زندگی کے خوب صورت اور جاذب نظر مرقع پیش کیے ہیں۔

اداجعفری نے اپنی خودنوشت سوائح عمری میں اپنے دوست واحباب اور خاندان کے دوسرے افراد کی طرح اپنے بچول کا بھی تفصیل سے ذکر کیا ہے۔ انہوں نے اپنے بچول کے بچپن کی شرارتوں، ان کی تعلیم وتربیت اور ملازمت کے ساتھ ساتھ ان کی ازدوا جی زندگی کے حالات پر بھی روشنی ڈالی ہے۔ انھوں نے اپنے بچوں کا ذکر جس انداز میں کیا ہے وہ بڑا دل چسپ اور دل کش ہے۔ آپ بیتی کے اس جصے میں ایک ماں کی اپنے بچول سے بوتا ہے۔ اس ذیل بے لوث محبت اور عقیدت وارادت کا فطری اظہار ایک ایک لفظ سے ہوتا ہے۔ اس ذیل میں ایک اقتاس ملاحظہ ہو:

''میں اپنے بچوں کے بارے میں کچھ کھنا چاہوں تو الفاظ بہت کم داماں نظر آتے ہیں۔ سمجھ میں نہیں آتا کہ ان کی تصویر بنانے کے لیے کون سارنگ سب سے زیادہ جچاہے۔ وہ تو راحتوں کے بھی رنگ لیے کر ہماری زندگی میں آئے ہیں۔ گرمیوں میں گھنیری چھاؤں اور سردیوں میں گلا بی دھوپ۔ ہمارے بھی موسموں کا رچاؤ اللہ تعالی کے فضل سے ہمارے بچوں کے نام ہے۔'' ہے

اداجعفری نے اپنی خودنوشت سواخ عمری میں "دشت میں سامنے تھا خیمہ گل" کے عنوان کے تحت تقسیم ہند کے وقت کے حالات کا بھی بھر پور تذکرہ کیا ہے۔اس حوالے سے ان کے تحریر کردہ حالات وواقعات کی روشنی میں اس وقت کے ہندوستان کی تصویر آنھوں کے سامنے پھر جاتی ہے۔ادا جعفری نے ندکورہ باب میں تحریک پاکستان اور اس کے پس منظر پر بھی تفصیل سے روشنی ڈالی ہے اور اس تحریک سے وابستہ تمام حالات وواقعات کا ایک خوبصورت تجزیہ بھی کیا ہے۔" دشت میں سامنے تھا خیمہ گل" میں ایک واضح سیاسی نقطہ نظر جھلکتا ہے۔اس میں جو حالات تحریر کے گئے ہیں اس سے پتہ چاتا ہے کہ ادا جعفری اور ان کا پورا خاندان قیام پاکستان کے حق میں تھا۔ اس ذیل میں ایک اقتباس ملاحظہ ہوجس سے تحریک یا کستان سے اس خاندان کی وابستگی کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے:

''میری یاد میں ۴۵ میں ۴۵ کا زمانہ ہے جب ملک کی سیاست اور تحریکِ آزادی سے الگ تھلگ رہنے والا یہ تغیر نا آشنا خاندان، جس کے مزاج میں روایت پرتی رچی ہوئی تھی اور جسے صرف اپنی ہی نقشِ قدم پر چلنے کی عادت تھی، ایک سیاسی جماعت مسلم لیگ سے جذباتی اور عملی دونوں کھاظ سے وابستہ ہو چکا تھا۔ اس گھرانے میں نئی اور پرانی نسل کے درمیان سیاسی نظریوں میں کوئی اختلاف بھی نہیں تھا جسیا کہ برصغیر کے اکثر گھروں میں ہوا۔ ہمارے گھر میں پاکستان کا جیسا کہ برصغیر کے اکثر گھروں میں ہوا۔ ہمارے گھر میں پاکستان کا جیسا کہ برصغیر کے اکثر گھروں میں ہوا۔ ہمارے گھر میں پاکستان کا جیسی اور د نی فریضہ تھی۔ '' آئی

اداجعفری نے اپی خودنوشت سوائح عمری میں اپنے عہد کی ادبی فضا کا بھی ذکر کیا ہے۔
ان کی خودنوشت سوائح عمری کے مطالع سے ان کے عہد کا منظر نامدا پی تمام تر جزئیات کے ساتھ آئکھوں کے سامنے آجا تاہے۔ انھوں نے اپنے عہد کے ان تمام شاعروں اوراد ہوں کا بھر پور ذکر کیا ہے جن سے ان کا کسی نہ کسی طرح کا تعلق رہا۔ اس ذیل میں قدرت اللہ شہاب ، ممتاز مفتی ، مسعود مفتی ، مشفق خواجہ ، جمیل الدین عالی ، مرز اادیب ، احمد فدرت اللہ شہاب ، ممتاز مفتی ، مسعود مفتی ، مشفق خواجہ ، جمیل الدین عالی ، مرز اادیب ، احمد ندیم قاہمی ، منظور الہی ، ڈاکٹر فرمان فتح پوری ، احسان دانش اور مشاق یوسفی شامل ہیں ۔ انھوں نے ان سب کا ذکر خلوص کے ساتھ کیا ہے اور سب سے اپنی بولوث محبت اور گری عقیدت کا اظہار کیا ہے۔ آپ بیتی کے جو تین ابواب یعنی ''سلسکے''' کیجھا وراجا لے'' اس فن کے دلجی ہمونے موجود ہیں ۔ یہاں پر اس امرکی وضاحت ضروری ہے کہ ادا اس فن کے دلجی ہیں میں موجود ہیں ۔ یہاں پر اس امرکی وضاحت ضروری ہے کہ ادا جعفری نے اپنی آپ بیتی میں دوست وا حباب کے سلسلے میں نہ ہی بت شکنی سے کام لیا ہے جعفری نے اپنی آپ بیتی میں دوست وا حباب کے سلسلے میں نہ ہی بت شکنی سے کام لیا ہے خودنوشت سوان نے عمری میں کسی بھی ایسٹی خودنوشت سوان نے عمری میں کسی بھی ایسٹی خودنوشت سوان کی کوئی چشک

رہی ہویا جس نے ان کوکوئی دکھ پہنچایا ہو۔اس کی وجہ بیان کرتے ہوئے گھتی ہیں:

''الیا نہیں تھا کہ مجھے بھی کسی سے دکھ نہ پہنچا ہو۔ دوستوں کے
علاوہ بھی بہت سے لوگوں سے واسطہ رہتا ہے مگر جن باتوں نے دل
دکھایا نہیں اپنی یا دوں میں کیوں شریک رکھا جائے بیزندگی بہت مختصر
ہے اور عفوو درگز رمیرے مولا کی صفت ہے اوراسے پہند ہے۔'کے
سرجعن میں کے شاہ میں برائی میں شرع طریست سے انہ شاہ میں نہیں میں بیند ہے۔'کے

اداجعفری کی شاعری کا ایک موضوع وطن دوستی ہے۔انہوں نے اپنی شاعری میں متعدد مقامات بروطن سے اپنی محبت کا اظہار کیا ہے۔''میرے شہید''''خاک وطن کوسلام''، ''ستر ه دن بعد''،' کیوں''،' ابھی تو شبخوں نہیں ہوائے''،' شب چراغ آج کہاں سے لاؤں''''تو جانتا ہے''اور'' آج کی رات کتنی تنہا ہے''اس ذیل کی نظمیں ہیں جن میں اپنے ا وطن سے محبت اوراس کے جاں ثاروں سے ان کی عقیدت کا انداز ہ لگایا جا سکتا ہے۔ان نظموں میں اس عہد کے یا کتان کے سیاسی حالات کاعکس بھی موجود ہے۔'' جورہی سو بے خبری رہی'' میں بھی ان کی وطن دوستی کےخوبصورت احساسات و جذبات جھیکتے ہیں لیکن ایک دکھ بھری کیفیت کے ساتھ۔ اداجعفری کو یا کستان کے ٹوٹنے کا بڑا دکھ ہے۔ انھوں نے سقوطے ڈھا کہ کا ذکر جس دکھ بھرے لہجے میں کیا ہے وہ یا کستان سے ان کی جذباتی اوروالہا نہ وابستگی کا عکاس ہے۔انھوں نے سقوطِ ڈھا کہ کے اسباب پر بڑے عالمانہ انداز میں روشنی ڈالی ہے۔ان کا خیال ہے کہ مشرقی یا کستان (موجودہ بنگلہ دیش) کے لوگوں کو شروع سے ہی اپنے بنیادی حقوق سےمحروم رکھا گیا اوران کے بنیا دی مسائل اور شکایات کی طرف کسی نے بھی بھی سنجیدگی کے ساتھ متوجہ ہونے کی زحمت گوارانہیں کی ۔انھوں نے سقوطِ ڈ ھا کہ کے اسباب بیان کرتے ہوئے ہندوستان کا بھی ذکر کیا ہے جس نے بقول ان کے پاکستان کوتو ڑنے میں ایک اہم اور کلیدی رول ادا کیا۔ سقوطِ ڈھا کہ کے حوالے سے انہوں نے غیروں کی سازشوں کا بھی حوالہ دیا ہے لیکن اس سانحے میں انہیں غیروں کے مقابلے میں اپنے زیادہ ذمہ دارنظرآتے ہیں۔انھوں نے اس سلسلے میں اپنے ملک کے ان

حکمرانوں اور سیاسی رہنماؤں کوشد ید طنز کا نشانہ بنایا ہے جن کی غلط پالیسیوں کی وجہ سے مشرقی پاکستان (موجودہ بنگلہ دلیش) میں بغاوت کی لہر بھڑک اٹھی اور پاکستان دوحصوں میں تقسیم ہوگیا۔اس ذیل کے بھی گوشوں کا جائزہ لینے کے بعدوہ اپنی رائے کا اظہاران الفاظ میں کرتی ہیں:

''افتدار کی ہوں نے جبراور استحصال کی جوفضا قائم کردی تھی دراصل اس نے ملک کودوٹکڑوں میں تقسیم کیا۔'' آ

''جورہی سوبے خبری رہی' زبان و بیان کے لحاظ سے بھی اہمیت کی حامل ہے۔ اس کا اسلوب بڑادل کش ہے اور رہ اقعات بھی اسلوب بڑادل کش ہے اور رہ اقعات بھی زمانی و مکانی تسلسل میں بیان کیے گئے ہیں۔ جبیبا کہ ہم جانتے ہیں کہ ادا جعفری بنیادی طور پراردو کی ایک اچھی شاعرہ تھیں لیکن ان کی خودنوشت سوانح عمری کے مطالعے سے پیتہ چانا ہے کہ ان کو ایک انچھی نثر کھنے پر بھی عبور حاصل تھا۔ ان کی تحریر میں تخلیقی نثر کے بھی عناصر موجود ہیں۔ انھوں نے اپنی خودنوشت سوانح عمری میں دل کئی پیدا کرنے کے لیے شعری و سائل سے بھی کام لیا ہے اور یہی وجہ ہے کہ ان کی نثر میں بھی متعدد مقامات پر شاعرانہ و سائل سے بھی کام لیا ہے اور یہی وجہ ہے کہ ان کی نثر میں بھی متعدد مقامات پر شاعرانہ حسیت کا دلچیپ اظہار ہوتا ہے۔

مجموع طور پر کہا جاسکتا ہے کہ اداجعفری کی پیخو دنوشت سوانے عمری اردوادب کے نٹری سرمائے میں ایک گرال قدر اور بیش قیمت اضافہ ہے۔ بینہ صرف اداجعفری کی کتاب زیست ہے بلکہ بیان کے عہد کی عورت کے احساسات وجذبات کی بھی سچی ترجمان ہے۔ اس کے مطالع سے جہال اداجعفری کی زندگی کے خارجی پہلوؤں پر تفصیل سے روشنی پڑتی ہے وہیں ان کی شخصیت کی باطنی دنیا کے نہاں خانے بھی کھل کرسا منے آتے ہیں۔

# حواشي

۱۔ جورہی سوبے خبری رہی ۔اداجعفری ،مکتبہ دانیال ، وکٹوریہ چیمبر زعبداللہ مہارون روڈ ،کراچی ۱۹۹۲۔ ص۲۲۱

- ۲۔ ایضاً ص۲۴
- سـ ایضاً ص۵۳
- ۴\_ ایضاً ص۱۲۱
- ۵۔ ایضاً ص۳۲۰
- ۲۔ ایضاً ص ۹۷
- ۷-ایضاً ص۲۱
- ۸۔ ایضاً ص۲۲۹

# خوا تنين ناول نگاراورتا نيثي ڈسکورس

جاویداحمد شاه شعبهٔ اردو، یو نیورشی آف جمول

Email: shahjavaid002@gmail.com

Cell No. 07006834309

اردومین' تانیثیت' پرمکالمهاب کوئی نیاموضوع نہیں رہالیکن چونکہ قارئین کاایک بڑا طبقہ تانیثیت کے حوالے طبقہ تانیثیت کے حقیقی معنی و مفہوم سے ابھی تک نا آشنا ہے اس لئے تانیثیت کے حوالے سے ایک بار پھر چندمعروضات پیش کرنے کی جسارت کی جارہی ہے۔ واقعہ بیہ ہے کہ ۸۰ واء کے آس پاس عالمی سطح پر'' ما بعد جدیدیت' کے حوالے سے جب نت نئے لسانی اور فکری نظریات ور جھانات (Theories) خودرو پودوں کی طرح منظر عام پرآنے لگے تو ادب نے بھی ان رجھانات اور نظریات کے اثرات قبول کئے ۔ ظاہر ہے ساج میں جو پچھ بھی رونما ہوتا ہے، ادبیب اسے اپنے شعور، اورا پی خلیقیت کا حصہ بنا تا ہے اور یہی سب ساتویں دہائی کے بعد ادب کے ساتھ پیش آیا جب مانوی تا والی نگاروں نے بھی اس میں ساتویں دہائی کے بعد ادب کے ساتھ پیش آیا جب ان فکری موضوعات میں انسانی فکر کو بیسیوں سمت سوچنے پر مجبور کر رہا تھا تو خوا تین ناول نگاروں نے بھی اس میں انسانی فکر کو بیسیوں سمت سوچنے پر مجبور کر رہا تھا تو خوا تین ناول نگاروں نے بھی اس میں دخوا تین کے موضوعات میں نادراس موضوع کو خوا تین کے حلقوں میں تو قع سے بڑھ کر پذیرائی ملی۔ دراصل ۲۰ کہ 191 کے بعد کا دورجدید خوا تین کے حرشعہ کو کاصرے میں لے لیا اور نظریات کے دور سے تعیر کیا جا تا ہے جس نے زندگی کے ہر شعبہ کو کاصرے میں لے لیا اور علی الی الے کے دور سے تعیر کیا جا تا ہے جس نے زندگی کے ہر شعبہ کو کاصرے میں لے لیا اور علی الی الخصوص ادب پر جوانقلا بی اثر ات مرتب ہوئے اس میں خوا تین نے بھی کوئی د قبقہ باقی علی الخصوص ادب پر جوانقلا بی اثر ات مرتب ہوئے اس میں خوا تین نے بھی کوئی د قبقہ باقی

نہیں چھوڑا۔ یوں بھی کم وبیش سارے نے اسانی واد بی نظریات اورر جھانات زیادہ تر مغربی راستوں سے ہمارے ادب میں داخل ہوئے بیسے مارے ادب میں داخل ہوئے بیسے Modernism ، Romanticism, Idealism, Marxism اور Modernism کا تصور بھی اردو میں مغربی ادب کے موضوع پر گذشتہ تین دہائیوں حوالے سے ہی متعارف ہوا۔ اردوا دب میں 'تانیثیت' کے موضوع پر گذشتہ تین دہائیوں سے مکالمہ جاری ہے۔ بیسویں صدی میں جہاں ہرکوئی اپنے مفاد اور حصول جی لئے دائی سے مکالمہ جاری ہے۔ بیسویں صدی میں جہاں ہرکوئی اپنے مفاد اور حصول جی لئے دائی ہوتی ہوکرا پنے حقوق کے حصول کے لئے دائی سے مکالمہ جاری ہے۔ بیسویں ضدی فرار بیخ حقوق کی خاطر صدائے احتجاج باند کیا۔ یہ بات اظہر من اشمس ہے کہ ہر چیز اپنے مثبت پہلو کے ساتھ ساتھ منفی اثر ات کی بھی حامل ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی کے جہاں ادب میں موضوعاتی تنوع کو جگہدی و ہیں چند منفی اثر ات مرتب کئے۔

feminism کیا ہے؟ بہت کم لوگ اس بارے میں صحیح واقفیت رکھتے ہیں۔ اکثر اس کے بارے میں گراہ کن رائے رکھتے ہیں جس کی وجہ سے feminism کو ساج میں حقیقت کے بجائے ایک فتہ تصور کیا جاتا ہے۔ تائیثیت کا مطلب یہ ہے کہ وہ خوا تین جنہیں معاشرے میں ایک مقام حاصل ہے ان کی خوابیدہ صلاحیتوں کو کھارا جائے اور انہیں تخلیقی ماظہار کے فراواں مواقع فراہم کئے جائیں۔ پروفیسر شہناز نبی تائیثیت کے بارے میں یوں رقمطراز ہیں:

''فیمنز متح ریکات کے مجموعے کا نام ہے جس کا مقصد عور توں کو مردوں کے برابر سیاسی ،ساجی اور معاشی حقوق دینا ہے۔ مختلف دور میں پدری ساج میں عور توں کی محکومیت کے خلاف آوازیں اُٹھتی رہی ہیں۔ان تح ریکات کے ذریعہ عور توں کے حقوق کی تعریف مقرر کرنے ، ان کی شناخت قائم کرنے اور تعلیم اور روزگار میں انہیں برابر مواقع ان کی شناخت قائم کرنے اور تعلیم اور روزگار میں انہیں برابر مواقع

دینے کی حمایت ہوتی رہی ہے'۔لے

تانیثیت کوسب سے زیادہ مغرب میں پذیرائی ملی۔ دراصل اس تحریک کا آغاز فرانسیسی انقلاب سے ہوتا ہے۔ صنفی مساوات کی بیتحریک فرانس سے ہوکر بورپ اور امریکہ میں پھیلی ، بورپی دانشوروں نے اس کی ترویج واشاعت میں گہری دلچیسی کی اور اس طرح رفتہ رفتہ ادبیات میں تانیثیت کو ایک غالب نظر بے کے طور پرعلمی اور ادبی حلقوں نے خوب سراہا۔

میری وول سٹون کرافٹ Marry Woollstonecraft کی کتاب Vindication of the Rights of Women 1792 ادب کی اولین کتاب سلیم کیا جاتا ہے جس میں انہوں نے تانیثیت کی ترجمانی کرتے ہوئے عورتوں کے حقوق اور تعلیم پر زور دیا ہے بہ بھی ممکن ہے کہ بہر کتاب انہوں نے ا Rousseau کے اس بیان کے جواب میں تحریر کی ہوجس میں انہوں نے کہا تھا کہ عورتوں کو تعلیم کی کوئی ضرورت نہیں۔اپنی شہرہ آفاق تصنیف میں موصوفہ نے عورت کے لئے تعلیم و تدریس کوسب سے بڑا ہتھیار بتایا ہے جس کے ذریعے سے وہ نہصرف اپنے حقوق کے کئے آواز اٹھا سکتی ہیں بلکہ مردوں کی ہمسر بھی ہوسکتی ہیں۔اس کے بعد Margaret Fuller نے اپنی تصنیف Women in 19th Century میں اس دورکی عورتوں کے حالاتِ زار برروشنی ڈالی ہے۔ فرانسیسی مصنف Simon De Viour کی تصنیف The Second Sex تانیثی نقطهٔ نظر سے اہم کتاب تصور کی جاتی ہے۔ ورجینیا وولف Room of one's own اور دوئم Guineas Three اول الزكر كتاب مين ورجينا وولف نے اس بات کی طرف اشارہ کیا ہے کہ اگرعورت کواینے خیالات کا اظہار کرنے کے لئے مواقع اور ذرائع مل جائیں تو وہ ایک بہتر مصنفہ بن سکتی ہے۔مزیدانہوں نے Shakespear کی بہن (خیالی بہن ) کوان سے زیادہ ہنر مند بتایا ہے کیکن ان کی بہن کو وہ مواقع دستیاب نہیں تھے اس کئے ان کا ہنر مند ہونا رایگاں ہو گیا۔ Three Guineas میں انہوں نے عورت کوافق پر پہنچا دیا ہے جہاں ایک مردعورت سے اصلاح لیتا ہے کہ دوسری جنگ عظیم کو کسے ٹالا جا سکے۔

Jane Austen جین آسٹن کا شارانگریزی کی بہترین ناول نگاروں میں ہوتا ہے۔
انہوں نے اپنے تمام ناولوں میں تا نیثی موضوعات کونہایت اچھوتے اور عمدہ انداز سے پیش
کرنے کی سعی کی ہے۔ ان کے ناول Pride and Prejudice کا بنیادی متن دو
لڑکیوں کی زندگی کے اردگرد گھومتا ہے۔ ناول کا بنیادی مقصد سے ہے کہ عورت کو کس طرح
کے شخص کے ساتھ شادی کرنی جا ہیںے۔ ان کے دیگر ناولوں میں بھی شادی بیاہ کو نہ صرف

ساجی رسومات تک مقید رکھا گیا ہے بلکہ زندگی کا مقصد عظیم اور ابدی فرحت ومسرت کا باعث مانا جاتا ہے۔ان کے نز دیک شادی ایک عورت کے لئے اس کے منتقبل کی ضامن ہے۔ان کے ناولوں میں Irony اور Humor, کا بھر پوراستعال کیا گیاہے۔ ور جینا ولف جن کا شار شعور کی رو کی تکنیک کے چند بہترین مصنفوں میں ہوتا ہے۔ انہوں نے عورت کی زندگی کی عکاسی اینے ناولوں میں کی ہے۔ان کا ناول Dalloway ا بک عورت کی سوانح پرمبنی ہے ۔ جہاں وہ اپنے ماضی کو نہ بھول سکتی ہے اور نہ ہی مستقبل کو ا پنے بس میں کرسکتی ہے بلکہ وہ ایک ایسے نظام میں ہے جہاں اس کو جوکر دار دیا جا تا ہے اسے وہ نبھانا پڑتا ہے۔اسی طرح George Eliot کے ناولوں میں بھی ہمیں تانیثی فکر کی فراوانی ملتی ہے۔ ان کا ناول Mill on the flaws ایک بھائی بہن کی کہانی پر محیط ہے جہاں گھر والے بیٹے پرزیادہ توجہ دیتے ہیں اوراسی کی درس ویڈ رکیس کا اعلیٰ انتظام کیا جاتا ہے اور بیٹی کوان تمام چیزوں سے محروم رکھا جاتا ہے۔ Bronte Sisiters کی خدمات بھی قابل قدر ہے۔ Chrolte Bronte کا ناول Jane Eyre نسوانی کردارنگاری کی ا یک بہترین مثال ہے۔اس ناول میں ایک نابالغ بچی کی زندگی کا اس کی بلوغیت اوراد هیر ینے تک پورامحاصرہ کیا گیا ہے۔اس ناول کے اختتام برایک ایس سطر درج ہےجس نے اد بی حلقوں میں تہلیکا مجادیا اور تمام روایتی قوائد وقوانین کوبدل ڈ الا'' And readers I married him "جہال پر وہ تمام حدود کوتو ڑتے ہوئے اپنی مرضی سے اپنا شوہر منتخب کرتی ہے اس ناول کوتانیثیت کا عروج مانا جاتا ہے۔ قبل اس کے مرد ہی اپنی پیند کی لڑکی سے شادی کرتا تھا مگریہاں پرمصنفہ نے ایسے کر دار کوجنم دیا جس نے روایت سے انحراف کر کے اس نظام کو بدل ڈالا۔اس طرح انگریزی خواتین ناول نگاروں میں Anita Desai, کے اس نظام کو بدل ڈالا۔اس طرح انگریز غیرہ نے Alice Walker, Margaret Attwood, Tonni Morrison اینے ناولوں میں' تانیثیت'' کمال فکری فنی اور جمالیاتی تازہ کاری کے ساتھ برتا ہے۔ آج اکیسویں صدی تک آ کراردوادب میں تانیثیت کا وجود ہرصنف ادب میں ملتا

ہے۔ کئی باصلاحیت خواتین نے فروغ علم وادب میں گراں قدر خدمات انجام دی ہیں۔خواتین نے نہ صرف ناول نگاری میں اپناسکہ جمایا بلکہ صحافت، شاعری، سیاست اور ادب لطیف جیسے سخت جال شعبول میں بھی اپنا لوہا منوایا اور اپنی فکری جہات کی چھاپ چھوڑی جس سے مردوں کے دوش بددوش اکلی فکری پختگی کا بھی ثبوت منصہ شہود پر آیا۔ جو ل جول ادب میں انقلابات رونما ہوئے خواتین نے بھی ہرمحاظ پر بڑی سخت جانی سے موں ادب میں انقلابات رونما ہوئے خواتین نے بھی ہرمحاظ پر بڑی سخت جانی سے داری اور جانفشانی کا ثبوت فراہم کیا اور ہرفکری اور علمی موضوع کو اپنی فکری ترجیحات کا مرکز وکور بنایا۔

تا نیثی نقط دُنظر سے اردو ناول پر ناتیٹیت کے اثرات یقیناً نذیر احمد کے ناول' مراق العروس' میں تلاش کئے جاسکتے ہیں، لیکن اردو ناول نگاری کو محتوں میں تا نیثی فکر و شعور سے ہم آ ہنگ کرنے میں خوا تین ناول نگاروں نے ایک منفر درول ادا کیا۔ اردو کی پہلی خوا تین فکشن نگار شیدة النساء نے تا نیٹیت کے حوالے سے اپنا پہلا ناول'' اصلاح النساء' کھا۔ اس کے بعد صغراہا یوں نے ''تحریر النساء' '' موتئی' '' مشیر نسوال' ''زہرہ' اور' نسر گرشت ہاجرہ' کے عناوین سے ناول کھیں۔ ان تمام تحریروں میں خوا تین کی تعلیم کے ساتھ ساتھ ان کی اچھی تربیت پر بھی زور دیا ہے۔ اردو ناول نگاری میں قرق العین حیدراور عصمت ساتھ ساتھ ان کی اچھی تربیت پر بھی زور دیا ہے۔ اردو ناول نگاری میں قرق العین حیدراور چغتائی کا نام اردواد ب کی تاریخ میں ایٹ تا نیثی فکر و شعور کی وجہ سے اہمیت کا حامل ہے۔ عصمت کے تقریباً سبھی ناولوں کا موضوع گھریلوں زندگی ہے۔ عورت کے حوالے سے عصمت کے تاولوں میں جنسی حقیقت نگاری کا پہلو بھی سامنے آتا ہے۔ انہوں نے عصمت کے ناولوں میں جنسی حقیقت نگاری کا پہلو بھی سامنے آتا ہے۔ انہوں نے معصمت کے ناولوں میں جنسی حقیقت نگاری کا پہلو بھی سامنے آتا ہے۔ انہوں نے معصمت کے ناولوں میں جنسی حقیقت نگاری کا پہلو بھی سامنے آتا ہے۔ انہوں نے معصمت کے ناولوں میں جنسی حقیقت نگاری کی دوشمن 'متوسط گھرانے کی ایک عورت کی جوائے تو اس میں بھی تا نیثی کر دار موجود ہے جوا پے حقوق ناول '' ٹیڑی کیر'' کی بات کی جائے تو اس میں بھی تا نیثی کر دار موجود ہے جوائے کو اس کے کے آواز اٹھاتے ہیں۔ '' ٹیٹری کیر'' کی ''شمن'' متوسط گھرانے کی ایک عورت کی

نفسیات، جذبات اوراس کے احساسات کی ترجمان ہیں۔ بقولِ شبنم آرا

'' تا نیثی نقطہ نظر سے شمن ہمارے سامنے ایک جدید عورت کی
علامت بن کر ابھرتی ہے کیونکہ اس کے اندرروایت سے بغاوت اور
اپنی پیند کے مطابق زندگی جینے کا حوصلہ و جذبہ پنہاں ہے۔ وہ اپنی
زندگی کی راہ خود طے کرتی ہے جسے اپنے لئے مثبت تصور کرتی ہے۔
اس کی زندگی پرسماج اور اس کے بوسیدہ روایات کا کوئی بس نہیں چلتا

مندرجہ بالاا قتباس سے یہ بات عیاں ہوجاتی ہے کہ دسمن' کا کر دار نہایت مکمل کر دار ہے۔ وہ روش خیال ہی نہیں بلکہ باغی بھی ہے جو بوسیدہ رسم ورواج ، ضابطہ اخلاق اور ساجی آداب واقد ارسب سے بغاوت کرتی ہے۔ عصمت چغتائی نے اپنے ناولوں میں تانیثیت کی بھر پورعکاسی کی ہیں اور جس طرح انھوں نے عورتوں کے مسائل اور ذہنی شکش کی تصویر کشی کی وہ کسی اور خاتوں تخلیق کار کے پہال نظر نہیں آتی۔

جیلانی با نواردوکی مشہور ومعروف فکشن نگار ہیں، انھوں نے اپنی تخلیقات کے ذریعے ساج کے مختلف مسائل خصوصاً سرزمین حیدرآ بادکی معاشرتی وسیاسی فضا، تہذیبی وثقافتی زندگی کے ساتھ ساتھ عورت کی حیثیت اور ان کی زندگی کے مسائل کی عکاسی کی ہے۔ انہوں نے اس معاشرے میں اعلیٰ طبقے کی عورتوں کی دہری زندگی کے المیے کو بڑی خوبصورتی سے اجا گر کیا ہے۔ جیلانی بانو کے دومشہور ناول' ایوان غزل' اور' بارش سنگ نوبسی ۔ ایوان غزل کے موضوع کے بارے میں مشرف علی اپنی کتاب میں لکھتے ہیں:

"اس ناول میں زوال خوردہ جا گیر دارانہ نظام سے بیدا شدہ حالات وحقائق کو یکجا کر کے انھوں نے اس معاشر کی کھوکھی روایات مالات وحقائق کو یکجا کر کے انھوں نے اس معاشر کی کھوکھی روایات اوراقدارکو بے نقاب کیا ہے۔ جہاں عورتوں کے حالات ومسائل ، ضعیف اوراقدارکو بے نقاب کیا ہے۔ جہاں عورتوں کے حالات ومسائل ، ضعیف الاعتقادی ، مذہبی ریا کاری ، فرسودہ رسم ورواج ، مشتر کہ تہذیب وکچر، الاعتقادی ، مذہبی ریا کاری ، فرسودہ رسم ورواج ، مشتر کہ تہذیب وکچر،

نئی اور پرانی تہذیبوں میں کشکش،مظلوموں اور کسانوں کا استحصال، استحصال، استحصال نظام کے بطن سے پیدا ہونے والی نئی قوتیں اور ان کی مسلح بغاوت کی حقیقی عکاسی کی گئی ہے'۔ سم

جیلانی بانو نے ایوانِ غزل میں عورت کو دوطریقوں سے دکھانے کی کوشش کی ہے ایک یہ کوت مظلوم ،محکوم اور بے بس ہوتی ہے تو دوسری طرف اس کے اندراتنی قوت بھی ہوتی ہے کہ وہ اگر اس استحصالی سماج کا نشانہ بنتی ہے تو باغی بن کر مردانہ ظلم وستم کے خلاف صدائے احتجاج بھی بلند کرتی ہے۔ اس ضمن میں ڈاکٹر مشاق احمد وائی لکھتے ہیں ؛

'' ایوان غزل میں عورت کو ایک الگ مخلوق مانے کے بجائے اس مردانہ بالارتی والے معاشرے میں عام انسانوں کا ہی ایک حصہ اس مردانہ بالارتی والے معاشرے میں عام انسانوں کا ہی ایک حصہ کے سلیم کیا گیا ہے۔ اس نظام میں بی عورت دوسری بھی عورتوں کی طرح

کمزور، مجبورا ورمحکوم ہے۔ دوسری جانب وہ بہت حساس، بیدار ذہن، نڈراور باغیانہ طبیعت کی حامل بھی ہے''۔ ہے

خواتین ناول نگاراورتا نیثی ڈسکورس کے حوالے سے کسی بھی مقالے میں محتر مہواجدہ تبسم کا نام لازمی طور پرلیا جاتا ہے۔ '' کیسے کاٹوں رین اندھیری''اور''نھ کی عزت''، ''پھول کھلنے دو' ان کے مشہور ناول ہیں ، جن میں موصوفہ نے حیدرآ باددکن کی خاص مسلم تہذیب کو اجا گر کر نے کی سعی کی ہے ۔ واجدہ تبسم کے ناولوں کا ایک مرکزی موضوع طوا کف رہا ہے۔ حیدرآ بادی معاشرت میں طوا کف کا کرداراس کی زندگی کے نشیب وفراز، اس کی خوشیاں ، اس کی خواہشیں اور گھر بلوزندگی پراس کے اثرات کا تجزیہ بڑی اس کی خوشیاں ، اس کی خواہشیں اور گھر بلوزندگی پراس کے اثرات کا تجزیہ بڑی خوبی کے ساتھ واجدہ تبسم نے اپنے ناولوں میں پیش کیا ہے۔ '' نتھ کی عزت' اگر چدایک مختصر ناول ہے لیکن اس میں '' حیا'' نامی طوا کف کے جذبات واحساسات کا ایک سمندر گھاٹھیں مارتا ہواد کھائی دیتا ہے۔ '' کیسے کاٹوں رین اندھیری'' بھی حیدرآ بادی ماحول پر کھا گیا ایک دلچسپ اور عبرت آ موز المیہ ناول ہے۔ اس ناول میں مصنفہ نے اس حقیقت سے گیا آیک دلچسپ اور عبرت آ موز المیہ ناول ہے۔ اس ناول میں مصنفہ نے اس حقیقت سے گیا آیک دلچسپ اور عبرت آ موز المیہ ناول ہے۔ اس ناول میں مصنفہ نے اس حقیقت سے گیا آیک دلچسپ اور عبرت آ موز المیہ ناول ہے۔ اس ناول میں مصنفہ نے اس حقیقت سے گیا آیک دلچسپ اور عبرت آ موز المیہ ناول ہے۔ اس ناول میں مصنفہ نے اس حقیقت سے

یردہ اٹھایا ہے کہ کس طرح طوا کفوں کے کی وجہ سے بہتے بہتے گھر برباد ہوجاتے ہیں۔حیدرآ باد کی ساجی زندگی میں طوا نف کے ناسور نے جو تناہیاں مجار کھی تھیں،ان کا بیان ہی دراصل '' کیسے کاٹوں رین اندھیری'' کاموضوع ہے۔اس وجہ سے بیناول ایک اصلاحی فن یارہ بھی ہے، جسے ناول کے پیرائے میں لکھ کرمصنفہ نے ایک قابل قدر خدمت سرانجام دی ہے۔ان کے ساتھ ہی بیگم شاہنواز نے اپنے ناول''حسن آرا''ضیا بانو کے ناول''انجام زندگی''اورفریب زندگی'' جمہری بیگم کے''شریف بیٹی''اورقر ۃ العین حیدر کی والدہ نذرسجاد حیدر کے ناولوں'' آ و مظلوماں، ثریا اور'' حرمان نصیب'' وغیرہ میں بھی تانیثی ڈسکورس کے عناصر نمایاں ہیں ۔ان کے علاوہ آج کی تاریخ میں جن خواتین ناول نگاروں کے یہاں تا نیثی ڈسکورس خاص طور پرنمایاں ہےان کی فہرست طویل ہیں مثلاً تلاش بہاراں (جمیلہ ماشي) ، آبله يا( رضيه صبح احمه)، راجه گدھ ( بانو قدسيه)، آنگن ( خديجه مستور ) ، يا جن خواتین ناول نگاروں کے ناولوں کا ذکر کیا گیا ہے ان کے ناولوں میں عصرِ حاصر کے ساجی اور ثقافتی مسائل کوموضوع بنایا گیا ہے اوراس پس منظر میں خاص طور پر برصغیر میں عورتوں کو ان کالیچے اور منصفانہ مقام دلوانے کا جذبہ کار فر ماہے۔مردوں کی طرح خواتین نے بھی ہوشم کے ساجی، اصلاحی ، اخلاقی اور تہذیبی ناول لکھ کر اپنے ساجی شعور اور فنی پختگی کا لوہا منوایا۔ابتدائی دور میں ان کے موضوعات میں حصولِ علم خاص طور پر تعلیم نسواں ، بچین کی شادیاں اور پھراس سے پیداشدہ بے شارمسائل، شرم وحیا کی یاسداری اور عورت کی روایتی وفاشعاری وغیرہ شامل ہوتے تھے۔حصول آزادی کے بعد جہاں اردو ناول نگاری میں تاریخ اور فسادات کو بڑے پہانے پر بطور موضوع اینایا گیاہے وہیں رقیق القلبی ، رومان ، عورتوں کےمسائل اور دیگرموضوعات ناول نگاری کا جزولا نفک بن گئے ہیں۔خواتین نے ہرموضوع اورمعاملہ میں اپنی ہنرمندی کا ثبوت دنیائے علم وادب کوفرا ہم کیا۔

'' تانیثیت''اردو کی خواتین ناول نگاروں کے یہاں اپنے صنفی جذبات و کیفیات کے علاوہ مسائل کے اظہار کا بھی ایک وسیلہ ہے لیکن خواتین ناول نگاروں کے ساتھ ساتھ گئ

مرد ناول نگاروں نے بھی مثلاً اقبال مجید، جوگندر پال، شموکل احمد وغیرہ نے بھی عورتوں کے مسائل کواپنے ناولوں میں تخلیقی اعتبار سے برت کراردو میں تا نیثی ڈسکورس کومصبو طاور مشحکم کیا ہے۔ اس طرح ہم دیکھتے ہیں کہ ابتدا سے لے کر آج تک اردو ناول نے ہر دور میں عصری مسائل اور حقائق کو پیش کیا ہے لیکن چونکہ عورت بھی ہر زمانے میں معاشر ہے کے مرکز میں رہی ہے اس لیے مرد ناول نگاروں کے ناولوں میں بھی بلواسطہ یا بلا واسطہ طور پر طبقہ نسواں کے ساتھ ہمدر دی کا جذبہ کار فرما رہا ہے لیکن خواتین ناول نگاروں کے یہاں تا نیثی ڈسکورس کی موجودگی اس بات کا ثبوت ہے کہ برصغیر کے روایت پہند معاشرہ میں بھی عورت اب مردوں کے شانہ بہ ثنانہ زندگی کے ہر میدان میں آگے بڑھ رہی ہے۔ قر اُق العین حیدر ،عصمت چفتائی ، جیلانی بانو ، بانو قد سیہ ،خد بچہ مستور، رضیہ بٹ، نمرہ احمد، عمرہ العین حیدر ،عصمت چفتائی ، جیلانی بانو ، بانو قد سیہ ،خد بچہ مستور، رضیہ بٹ، نمرہ احمد، عمرہ احمد، ترنم ریاض ، شائستہ فاخری ، لالی چو ہدری ، زاہدہ حنا، شہناز نبی ، وغیرہ ایسے نام ہیں جن کی جنبش قلم سے ایسے فکری بود سے بھوٹے جواد بی دنیا میں تناور درختوں کی شکل میں نمودار کی جنبش قلم سے ایسے فکری بود سے بھوٹے جواد بی دنیا میں تناور درختوں کی شکل میں نمودار ہوئے اور جن کے سائے دوردور تک اردواد ب میں دکھائی دیں گے۔

### حواشي

- ا ۔ فیمنزم تاریخ و تقید، شهباز نبی ، رہروان اوب پبلی کیشنز ، کو کا تا ، ص کا۔

- ۲- متن، معنی تھیوری، پروفیسر قدوں جاوید، ماڈرن پبلیشنگ ہاوس نئی دہلی، ۱۵۲-۳- تانیثیت کے مباحث اور اردوناول، شبنم آرا، ایجویشنل پبلیشنگ ہاوس نئی دہلی، ص۲۰۳-۴- جیلانی بانو کی ناول نگاری کا تنقیدی مطالعہ، ایجویشنِل پبلیشنگ ہاوس نئی دہلی، ص۳۳-
- ۵ ۔ اردوا دب میں تائیثیت ، ڈاکٹر مشاق احمد وانی ، ایج کیشنل پبلیشنگ ہاوس نئی دہلی ،ص۵۳۴۔

#### ہندآ ریائی زبان اوراس کا ارتقاء

شامدەنواز ريسرچاسكالرشعبەأردوجموں يونيورشي

shahidanawaz65@gmail.com

ہندآریائی زبان کا پس منظر: یوں تو ہندوستان وُنیا کا ایک ملک ہے کیکن اپنے طویل وحریض ہونے کی وجہ سے ایک بر "عظم کے برابر ہے۔ یہاں گی نسلوں کے لوگ بسے ہیں۔ یہاں گئی نسلوں کے لوگ بسے ہیں۔ یہاں گئی زبانیس بولی جاتی ہیں۔ ہندآریائی زبان بھی ان زبانوں میں سے ایک ہے۔ یوروپ زبانوں کا سلسلہ 3500 ق م سے ماتا ہے۔ بیزبا نیں ترقی کرتی ہوئی جب 200 سال ق میں اپنی دوسری منزل پر پہنچتی ہیں تو آئہیں ہنداریائی آگے بڑھتی ہوئی تین شکلیں اختیار کر لیتی ہے۔ ان میں سے ایک شکل والے ہندآ ریائی ہے اس زبان کے وطن کے بارے میں کافی اختلافات پایا جاتا ہے۔ تا ہم محققین اس بات پر متفق ہیں کہ آریاؤں کا اصلی وطن وسطی ایشیاء تھا۔ ہندوستان میں آریاؤں کے داخلے کا زمانہ 1500 ۔ ق م مقرر کیا جاتا ہے۔ یہاں آریاؤں کا سابقہ دراوڑی اور آسڑک قوموں سے بڑا۔ دراوڑی مقرر کیا جاتا ہے۔ یہاں آریاؤں کا سابقہ دراوڑی اور آسڑک قوموں سے بڑا۔ دراوڑی اور وسطی ہند کے علاقوں میں آباد تھے۔ ان قوموں کوزیر کرنے میں آئہیں کا فی جدو جہد کرنی پڑی جس کی جھلکیاں ''رگ ویڈ' میں بھی دیکھنے کو ملتی ہیں۔

ہندآ ریائی کاارتقاء: ہندوستان میں ہندآ ریائی زبان کو 3ادوار میں تقسیم کیا گیا ہے جس کی تفصیل اس طرح سے ہے۔

قديم ہندآ ريائي -1500 ق-م

وسطی ہندآ ریائی-500 ق-م سے 1000 عیسوی تک

جدید ہندآ ریائی۔1000 عیسوی سے دورجدید تک

قدیم ہندآ ریائی۔اس دور میں ویدک اور سنسکرت زبانوں کارواج زیادہ تھا جودراصل سنسکرت کی قدیم ہندآ ریائی۔اس دور میں ویدک اور سنسکرت کی قدیم شکل کا عہد ہے۔اس دور میں چاروید یعنی (۱)رگ وید۔سمام وید۔تجروید اور اتھر وید ملتے ہیں۔ ہوتم کے مذہبی اور علمی مطالع میں سنسکرت کوخاص اہمیت حاصل تھی۔ اس زبان کے بڑے بڑے علماء موجود تھے۔قدیم سنسکرت پرآ ریاؤں کی آمد کا گہرااثر پڑا جس کی وجہ سے سنسکرت کے تین مختلف روپ سامنے آئے جن کا ذکر اس طرح سے ہے۔

ا قديم روپ ٢ ـ وسطى روپ ١٣ ـ مشرقى روپ

قدیم روپ اُس کا قدیم روپ وہ ہے جب آریا پنجاب کے علاقے سے داخل ہوکر شال کے اکثر حصوں پر قبضہ کر چکے تھے۔اس وقت شال میں جوشسکرت بولی جاتی تھی۔اُس کامتاثر ہونالازمی تھا۔

دوسراروپ۔سنسکرت کی وسطی بولی کا ہے جب آریاا پنے قدم بڑھا کر مدھیہ پردیش تک پہنچ چکے تھے۔

تیسراروپ یا مشرقی روپ - تیسراروپ مشرقی بولی کا ہے جب آریا مشرقی ہندتک پہنچ چے سے ان علاقوں کی زبانیں آ ہستہ آ ہستہ اپنالہ بھکور ہی تھیں ۔ وقت گذر نے کے ساتھ ساتھ سنسکرت کی مقبولیت کم ہونے گئی۔ ابتداء میں لفظ سنسکرت صفت کے طور پر استعال ہوتا تھا جس کے معنی صاف اور شائستہ زبان کے ہیں۔ صاف زبان ہونے کی وجہ سے ادبی تصنیفات اسی زبان میں ہونے لگیں ۔ خاص کراد بی زبان ہونے کی وجہ سے اسے بڑا نقصان ہواوہ عوام سے بٹنے لگی ۔ اس دور میں جین مت اور بدھ مت والوں نے اپنے نقصان ہواوہ عوام میں کرنا شروع کیا۔ مقامی بولیاں چک اٹھیں۔ سنسکرت کے عالموں اور ویرک مذہب کے علم برداروں کو بیاندیشہ ہونے لگا کہ کہیں پھر سے سنسکرت

زبان مقامی بولیوں کی زدمیں آکر اپنامقام کہیں پھر سے سنسکرت زبان مقامی بولیوں کی زدمیں آکر اپنامقام کہیں پھر سے سنسکرت زبان مقامی بولیوں کی زدمیں آکر اپنامقام نہ کھو بیٹھے۔ بیلوگ شخق سے اس کی حفاظت کرنے گئے۔ نتیج میں بند ہوگی ۔ فہ ہبی رہنماؤں کی وجہ سے دیوبانی تو بن گئی کیکن عوام میں اس کی مقبولیت کم ہوتی گئی لیعن سنسکرت قابل احترام تو بن گئی قابلِ استعال نہ رہی۔ بقول پروفیسر مسعود حسین خان۔

''اس کے زوال کاسب سے بڑا سبب وہ مذہبی انقلاب تھا جومہاویر سوامی اور مہا تما بدھ کی کوششوں سے ہندوستان میں نمودار ہوا۔ دونوں نے اپنے دھرموں کا پرچارا پی مقامی بولیوں میں کیا عوام نے اس کا استقبال کیا۔ مذہب کا سہارا لے کر صوبائی بولیاں چبک اٹھیں اور برہمنوں کی سنسکرت سے کر لینے لگیں۔'' وسطی ہندا ریائی: وسطی ہندا ریائی کو تین ادوار میں تقسیم کیا گیا ہے۔

یہلادور:500 ق م سے لے کرمسی سنہ کی ابتداء کادور ہے۔ یہ دور پالی کادور ہے جب سنسکرت دیوبانی ہوگئ تو مقامی بولیاں ویدک زبان کے فطری رجحان پرچل پڑیں اورعوام کی زبان ایک مخلوط زبان ہوتی گئی ۔ یہ ہی پراکرت کا پہلاروپ تھا۔ پراکرت کا پہلااد بی روپ'' پالی'' کا ہے ۔ پالی کے سب سے قدیم نمو نے بدھ اور جینوں کی فرہبی کتابوں یا پھراشوک کے لاٹوں پر کندہ کئے ہوئے ملتے ہیں ۔ پالی میں فرہبی شاعری، کہانیاں ، قواعد اور لغت بھی ملتے ہیں ۔ پالی اُس زمانے کی مقبول عام زبان تھی ۔ اس لئے بدھ مت اور جین مت کی تعلیمات اسی میں دی جاتی تھی ۔ ماہر لسانیات گریرین کا خیال ہے کہ یالی سری لئکا تک پہنے گئی تھی۔

دوسرادور۔وسطی ہندآ ریائی کادوسرادورسیمی سنہ کی ابتداء سے 0 0 5 تک شار کیا جاتا ہے۔ یہدور پراکرت کادورکہلاتا ہے۔ پراکرت کسی ایک زبان کانام نہیں بلکہ کئی ایک زبانوں کے مجموعے کانام ہے۔ پراکرت کے معنی ہیں ایسی زبانیں جواپنے فطری

انداز میں پھل پھول رہی ہوں۔اس عہد میں پراکرت کی واضح پانچ شکلیں نظر آتی ہیں جن کاذکر پچھ مندرجہ ذیل ہے۔

مہاراشری پراکرت۔ یہ جنوب کی پراکرت ہے۔ مراضی اسی سے نکلی ہوئی زبان ہے۔ یہ شاعری اور موسیقی کی زبان ہجھی جاتی ہے۔ یہ شاعری اور موسیقی کی زبان ہجھی جاتی ہے۔ سنسکرت کے ڈراموں کے گیت اسی میں کھے جاتے تھے۔ اسی وجہ سے یہ ملک گیر شے پر مقبول ہوئی۔ اس میں حروف علت کی کثر ت جس کی وجہ سے لوچ زیادہ آگیا ہے۔ پراکرتوں میں سب سے پہلے مہاراشٹری کی قواعد مرتب ہوئی۔ اس میں نظم ونٹر کا قیمتی سرمایہ بھی ماتا ہے۔

شورسینی ۔ اس کا مرکز شورسین یعنی متھر اکاعلاقہ تھا۔ سنسکرت کے بعد اعلیٰ طب میں اگر کسی پراکرت کارواج تھا تو وہ یہی زبان تھی جس پر سنسکرت کی گہری چھاپ نظر آتی ہے۔
مگر تھی ۔ یہ پورے مشرقی ہندوستانیوں کی بولی تھی ۔ اس کا مرکز مگدھ جنوبی بہارتھا۔ یہ آریاوں کے مرکز سے کافی دورتھی ۔ اس لئے اس پر غیر آریائی بولیوں کا شدیدا ثر ماتا ہے۔
آریا اسے حقارت کی نظر سے دیکھتے تھے۔ سنسکرت ڈراموں میں نچلے طبقے کے کرداروں کے مکا کے اسی زبان یں لکھے جاتے تھے۔

اردھ ماگدھی۔اس کے لفظی معنی آ دھی مگدھی کے ہیں۔اس کا مقام اودھ اور مشرقی اتر پر دلیش تھا۔ یہ تمام پر اکرتوں میں سب سے قدیم ہے اس میں اشوک کی تعلیمات کا پر چار بھی ہوا ہے۔ مغربی ہندوستان والے اسے پراچیہ کہا کرتے تھے۔ پراچیہ کے تحت مگدھی اور اردھ مگدھی دونوں آ جاتی ہیں۔اس کا رواج اُس وقت کے شاہی خاندانوں میں بھی رہا ہے۔شاہی زبان ہونے کی وجہ سے یہ دوسری پر اکرتوں پر بھی اثر انداز ہوئی۔اس کا ظم ونٹر دونوں کا سرمایہ ملتا ہے۔

نیٹا چی :سنسکرت میں بیٹا چی ''بھوت'' کو کہتے ہیں سینسکرت کی ہم عصر بولی ہے۔ یہ زبان عام بول جیال میں زیادہ استعال ہوتی رہی ہے جس کی وجہ سے اس میں کئی بولیوں کی ملاوٹ عمل میں آئی شایداسی وجہ سے سنسکرت کے علاءاسے تقارت کی نظر سے دیکھتے تھے۔

تیسرادور: یه دور 500 ق م سے لے کر 1000 پرمجیط ہے۔ یہ دور'اپ بھرنش' کادور کہلاتا ہے۔ اب بھرنش کے معنی بگڑی زبان کے ہیں۔ اب بھرنش کا لفظ پہلی بار بھرت منی ''ناٹیہ شاست'' میں ملتا ہے ۔ اس کے بعد کالی داس کے وکرم اُروشی میں بھی نظر آتا ہے۔ شروع میں لفظ اپ بھرنش خاص زبان کے لئے استعال نہیں کیا جاتا تھا۔ مسعود حسین خان اپنی مشہور ومعروف تصنیف''مقدمہ تاریخ زبانِ اُردؤ' میں کصتے ہیں کہ اپ بھرنش ایک خاص زبان کے معنوں میں ہیم چندر نے استعال کیا۔ یہ زبان عوام میں اتی مقبول ہوئی کے تعلیم یافتہ طبقے نے بھی اس کی طرف توجہ کی۔ گجرات، راجپوتا نہ اور دو آب میں بولی جانے والی بولیوں پر اس کا گہر ااثر پڑا۔

ہندوستان میں جدیدزبانوں کی پیدائش پراکرتوں سے بنیں اپ بھرنش سے ہوئی ہے جس کاسلسلہ کچھاس طرح سے ہے۔

ا ـ شورسینی اپ بھرنش \_۲ ـ مگدهی اپ بھرنش \_۳ ـ ار دھ مگدهی اپ بھرنش

۴ مهاراشٹری اپ جرنش ۵۔شال مغیر بی اپ جرنش

ان میں شورسینی آپ بھرنش کافی اہمیت رکھتی ہے۔شورسینی کیوں کہ اس کی کھڑی ہولی ایک وسیع علاقے میں بولی جاتی ہے۔

اب بھرنش کی مندرجہ ذیل حاربالیوں ہیں۔

ا کھڑی بولی یا ہندوستانی (موجودہ اُردوہندی) ۲ راجستھانی سے پنجابی سے گھراتی سے گھراتی

یہ خیال کیا جاتا ہے کہ اُس علاقے کی ساری بولیاں ضروراسی سے نگلی ہوں گی ۔ کھڑی بولی کوآج بھی اتناعروج حاصل ہے۔ ہندوستان کی کسی بھی زبان کوکسی بھی زمانے میں حاصل نہ تھا۔ان کی تفصیل مندرجہ ذیل ہے۔

شورسینی اپ بھرنش ۔ بیشورسینی پراکرت سے نکلی ہے۔اس کا قنوجی اور بندیلی کاارتقاء شورسینی اپ بھرنش سے ہوا ہے۔ ما گدھی اپ بھرنش ۔اس کا ارتقاء ما گدھی پر اکرت سے ہوا ہے۔اس کا جلن مشرقی خطے میں تھا جس میں بنگال،آسام، اڑیسہ اور بہار کے علاقے شامل ہیں۔مغربی ما گدھی اپ بھرنش کی بولیوں کو جارج گرین نے بہاری کے نام سے یاد کیا ہے جس میں تین بولیاں ملیقلی مگھی اور بھوج پوری شامل ہیں۔

اردھ ما گدھی آپ بھرنش۔ بیشورسینی آپ بھرنش اور ما گدھی آپ بھرنش کے درمیانی علاقے کی زبان تھی۔ اس سے مشرقی ہندی کی بولیاں جن میں بلھیلی اور ھی اور چھتیں گڑھی شامل ہیں اور بھی علاقہ اور ھی کولی ہے جس کا مرکز لکھنو ہے۔

مہاراشٹری اپ بھرنش۔ارتقاءمہاراشٹری اپ بھرنش سے ہوااس کیطن سے مراتھی زبان کاارتقاء ہوا۔

شال مغربی اپ بھرنش۔ یہ دوردوز مروں میں منقسم ہے۔ بڑا چیڈاپ بھرنش جس کاارتقاء سندھ کے علاقے میں ہوا کی گئی آپ بھرنش اس سے مغربی پنجابی پیدا ہوئی جسے لہذا کے نام سے بھی جانا جاتا ہے۔

جدید ہندآ ریائی زبانوں کاارتفاء قطعی طور پر یہ کہنامشکل ہے کہ جدید ہندآ ریائی زبانوں کاارتفاء قطعی طور پر یہ کہنامشکل ہے کہ جدید ہندآ ریائی کے زبانیں کس سنہ سے شروع ہوئیں۔ایک انداز ہے کے مطابق 1000 جدید ہندآ ریائی کے آغاز کازمانہ مانا جا تا ہے۔اس دور میں ہندوستان میں سیاسی اور تہذیبی تبدیلیاں رونما ہوتی رہی تھیں۔مسلمان حملہ آور تیزی سے اپنے قدم ہندوستان میں جمار ہے تھے۔ یہ اندازہ ہوجا تا ہے کہ جدید ہندآ ریائی زبانوں کی تشکیل کازمانہ سیاسی لحاظ سے سخت الٹ پھیرکازمانہ تھا۔سنیتی کمار چڑجی اپنی کتاب انڈواریین اینڈ ہندی' میں یوں کھتے ہیں۔ مسلمانوں نے ہندوستان میں فقوعات حاصل نہ کی ہوتیں تب بھی

''اگر مسلمانوں نے ہندوستان میں فوحات حاصل نہ کی ہوئیں تب بھی جدیدہ ندآریائی زبانیں پیداہوتیں لیکن انہیں جو شجیدہ ادبی حیثیت حاصل ہوگئی ہے اس میں ضرور دریہوتی''۔

پروفیسرمسعودحسین خان جدیدآ ریائی زبانوں کے بارے میں رقمطراز ہیں۔

سنیتی کمار چراجی نے جدید ہندا آریائی زبانوں کومندرجہ ذیل علاقوں میں تقسیم کیا ہے۔ سندھی۔ لہذا۔ پنجابی، گجراتی مغربی ہندی۔

ان کی تفصیل مندرجہ ذیل ہے۔

سندھی :صوبہ سندھ کی زبان ہے ۔بولنے والوں میں مسلمانوں کی تعدادزیادہ ہے۔سندھی میں عربی وفارس کے الفاظ کثرت سے پائے جاتے ہیں۔اس زبان میں صوفیاء کرام کا خاصا ذخیرہ موجود ہے۔ یہ جدید ہندآ ریائی کی واحدزبان ہے جس پرعربی کاراست اثر پڑا ہے۔

لہذا:۔ یہ مغرنی پنچابی کی زبان ہے۔قواعد وفرہنگ کے اعتبار سے مشرقی پنجابی سے مختلف ہے۔ اس کا پنارسم الخط میں کھی جاتی مختلف ہے۔ اندا کہتے ہیں۔عموماً فارسی رسم الخط میں کھی جاتی ہے۔

پنجابی: مغرب میں بہلہذا مغربی پنجابی شال اور شال مشرق میں پہاڑی زبانوں اور جنوب میں بہاڑی زبانوں اور جنوب میں بیکا نیری بولیوں سے گھری ہے۔ مشرق میں اس کے حدود مغربی ہندی کی دو بولیوں کھڑی بولی اور ہریانوی سے ملتے ہیں۔ پنجابی کی ایک شاخ ڈوگری ہے جو جمول میں رائے ہے۔ سکھ مذہب کی وجہ سے اسے کافی فروغ ملا۔ امر تسرضلع گرداس پورکی پنجابی معیاری جمجی جاتی ہے۔

گجراتی ۔ بیہ مجرات کاٹھیاواڑ اور کچھ کی زبان ہے۔جدید مجراتی قواعد کے اعتبار سے مغربی ہند بالخصوص برج بھاشا سے کافی متاثر ہے۔

راجستھانی۔ بیدمدھیہ پردیش کی زبان ہے۔ بیشورسینی اپ بھرنش سے نکلی ہے۔اس میں قدیم ادب کاذخیرہ موجود ہے۔ ہندی کے ویر گالھا کال کے کئی راسوراجستھانی میں ملتے ہیں۔اس کی تہذیبی زبان ہندی ہے۔

مغربی ہندگرین نے مدھیہ پردیش کی زبان کومغربی ہندی کانام دیا ہے۔انھوں نے سب سے پہلے مشرقی اور مغربی ہندی میں فرق واضح کیا۔اس کا تعلق براہِ راست شورسینی اپ جرنش سے ہے اس کی پانچ بولیاں ہیں۔براہِ راست شورسینی اپ جرنش سے ہے اس کی یانچ بولیاں ہیں۔

مشرقی ہندی۔مشرقی ہندی میں ما گدھی ،اودھی ،بگھلی ،چھٹیس گڑھی بولیاں شامل میں۔بعض خصوصیات کی بناء پر مغربی ہندی سے ملتی جلتی ہے اور بعض دوسری خصوصیات کے لحاظ سے بہاری سے لیکن اس کا گہرارشتہ ہندوستان کی دوز بانوں بہاری اور بنگالی سے ہے۔

مجموعی طور پرکہا جاسکتا ہے کہ ہند آریائی زبانیں ایک طویل عرصے پرمحیط ہیں۔ ان زبانوں کے بولنے والوں کی تعداد آج بھی ہندوستان میں موجود ہے۔ خاص کر جدید ہندآریائی زبانیں 1500 اقسام سے لے کرمسلمانوں کے داخلہ ہندوستان 1000 عیسوی تک کی تاریخ مختلف سلطنوں کے بنے گڑے کی طویل داستان ہے۔ یہ ہی حال ہندآریائی زبانوں کا ہے جس کے متندنقش رگ وید کی صورت میں ملتا ہے اور بعد میں ہندیورو پی اور ہنداریانی سے ہوتی ہوئی خالص ہندآریائی کی شکل اختیار کر لیتی ہے۔

#### اردوغزل كاجمالي جائزه

اعجازاحمد ريسرچ اسكالرشعبهاردوجموں يونيورشی 8803727442

Email- aajaz4136@gmail.com

غزل اردوزبان وادب میں بنگال کے جادو کی سی حیثیت رکھتی ہے۔ اردوزبان کے بلند قامت خدائے تخن کہلانے والی شخصیت میرتقی میرنے غزل کی تاثیریت کو مدنظر رکھتے ہوئے ہی شاید کہا ہے کہ

ہم ہوئے تم ہوئے کہ میر ہوئے اس کی زلفوں کے سب اسیر ہوئے

غزل اردوشاعری کی مقبول ترین صنف یخن رہی ہے۔ اختر الایمان کے علاوہ اردوکے کم وبیش تمام شعراء نے شاعری کی شروعات غزل ہی سے کی ہے۔ قصیدے کی تشیب سے رود کی کی قلم کے کا ندھوں پر سفر کرنے والاغزل کا تاج محل دورِ حاضر میں اردو وادب کے اندر جس شان وشوکت کا مالک ہے اس کو مدنظر رکھتے ہوئے دور حاضر کے نوجوانوں کے شاعر بشیر بدر کے درج ذیل شعر کا معتقد ہونا پڑتا ہے۔

لفظ جب تک وضو نہیں کرتے ہم آپ کی گفتگو نہیں کرتے اردووادب کےاندرغزل کےاس پرشکوہ عمارت کی تعمیر وشکیل کی داستان نہایت ہی

طویل ہے ۔قلی قطب شاہ سے لے کر قطب شاہی وعادل شاہی دور سے ہوتے ہوئے

دبستان دہلی ولکھنؤ سے گزر کررو مانی تح یک ، ترقی پسند تح یک ، حلقہ ارباب ذوق ، جدید بیت اور مابعد جدید بیت اور مابعد جدید بیت کا بینچ پہنچ سمنر تحقیق کے شوق کا زینہ عرق ریزی سے شرا بور ہو کر ان گنت حادثات و واقعات ، احساسات و جذات کا مرقع بن کر کئی میٹھے کھے چشموں کا مرکب بن گیا ہے۔ جسے دیکھ کراس بات کا اعتراف کرنا پڑتا ہے کہ ڈا کرخالد علوی نے اپنی کتاب 'غزل کے جدیدر جحانات' میں بجاطور پر لکھا ہے کہ

''غزل نہ صرف اردو بلکہ پوری ہندوستانی شاعری کی آبروہے۔ آج برصغیر کی متعدد زبانوں میں غزل کہی جاتی ہے۔آج غزل شع خانۂ مشرق نہ رہ کر چراغ محفل مغرب بھی بن گئ ہے۔آج لندن اور امریکہ میں نہ صرف ہندوستانی نثر ادشعراء غزلیں کہہ رہے ہیں بلکہ خواجہ احمد فاروقی کے بقول گوئے اور ٹینی سن بھی غزل کی دادد سے چکے ہیں۔'(ا)

اردوغزل کی ارتقائی داستان پرسرسری نظر دوڑائے توبہ بات کھل کرسا منے آئے گی کہ غزل میں ہمیشہ دور جانات غالب رہے ہیں۔ اول روایتی اورتقلیدی رجان ، دویئم روایت سے بغاوت یا جدت کار جان فرل کی کا ئنات میں بیر جانات ابتداء سے ہی نظر آئے ہیں۔ قلی قطب شاہ سلیمان سعد مسعود سے جدید ہے۔ ولی کی شاعری میں قلی قطب شاہ سے زیادہ جدید ہے۔ ولی کی شاعری میں قلی قطب شاہ سے زیادہ جدید ہیں۔ غالب، میر سے پچھ نیادہ جدید ہیں۔ لیکن مندرجہ بالا تمام شعراء کے شانہ بشانہ روایتی شاعر تقلیدی اور روایتی غزل بھی تخلیق کرتے آرہے ہیں۔ کسی بھی زبان کی جدید شاعری کی بنیاد عصری آگری پر موقی ہے۔ کیونکہ انیسویں صدی کے آخر سے ہی مختلف سیاسی وساجی تحریک کے ہندوستان میں سراٹھار ہی تھیں۔ تو غزل کا ان تحریک این تا مرتقا۔ اس لئے اگر میں سامی میں صدی کے آخر اور بیسویں صدی کی ابتدائی غزل کا تجزیہ کریں تو معلوم ہوگا کہ ہم انیسویں صدی کے ہر مقبول نظریہ خیال اور شعری و تخلیق تجربوں کواسے دامن میں سمیٹا غزل نے اس عہد کے ہر مقبول نظریہ خیال اور شعری و تخلیق تجربوں کواسے دامن میں سمیٹا

ہے۔ایک ہی وقت میں ہمیں غزل میں نے رجحانات کے مختلف اور بعض اوقات متضاد دھار نے ہیں،غزل کا بدلچیپ پہلوبیسویں صدی کے اوائل سے لے کرار دوا دب کے ہر شعری شخصیت کی دلچیس کا محور رہا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جب ہم بیسویں صدی کے ہر شعری شخصیت کی دلچیس کا محور رہا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جب ہم بیسویں صدی کے نصف سے لے کراکیسویں صدی کی ابتدائی دہائی تک اردوغزل کے ڈویتے اکبرتے نت نئے رجحانات کا بنظر غائر مطالعہ کرتے ہیں تو غزل نہ صرف روایت اور تقلید کا مرقع بن کر ہمارے سامنے آتی ہے بلکہ جدید سے جدید تر رجحانات کا آئینہ خانہ اس کے اندرائی شفافیت کا لا متناہی سلسلہ چھوڑتے ہوئے نظر آتا ہے۔

اردوغزل کی بیصورت حال اردوادب کی نئی اور پرانی تمام بستیوں کے اندرایک سال نظر آتی ہے۔ دہلی ، کھنو ، حیرر آباد ، فرانس ، جاپان ، کنیڈا ، امریکہ ، سعودی عربیہ وغیرہ جیسی فقریم وجد بداردو بستیوں میں اردوغزل اس آب وتاب اورشان و شوکت کے ساتھ گذشتہ پانچ چھدہ اکیوں سے پروان چڑھر ہی ہے۔ یہی وہ زمانہ ہے جس میں رومانیت نے دم توڑا کیکن ترقی پیندیت نے ادبی سانسوں کے سلسلے کو نئے رجی نات اور فلسفے کے تقاضوں کے ساتھ پھرسے قائم کردیا۔ جب مارکیست کے فلسفے کے زیراثر پروان چڑھنے والی اس ترقی پیند تر کے فلک شکل میں اردو وادب کے اندر ادب پنا ، بدستور رکھنے کی خاطر اپنا علم بغاوت ترقی پیندیت کے خلاف بلند کیا۔ جو جدیدیت ، مابعد جدیدیت سے ہوتے ہوئے تافتیت سے گزرکر دورِحاضر میں تمام نئے اور پرانے ادبی رجی نات کی اوج کی پرچم کہلانے کاحق دار ہو دیکا ہے۔

اردوشاعری کی بیشتر اصناف شاعری کی طرح اردوغز ل بھی فارسی کی رہین منت ہے اردوغز ل کے آغاز وارتقاءاور تعمیر تشکیل میں ایرانی تہذیب وتدن اور فارسی شعروادب کی روایت کا بہت بڑا حصہ ہے۔

فارسى غزل نے اردوغزل کواس کے آغاز میں ہی وہ غزلیہ روایات عطا کر دی ہیں۔جو

صدیوں میں تفکیل پاتی ہیں۔ غربی قصدا کد کے عشقیا شعار، ایرانی شعری روایات سے ہم آ ہنگ ہوکر بینی صنف شاعری کافی نکھر گئی تھی اور فارسی سے اردو میں آ کر بینی صنف عروس نو بہار بن گئی تھی۔ ایران سے ہندوستان اور فارسی سے اردو تک آ نے میں غزل شعری ارتقاء کے نت نئے راستوں، تج بوں، مشاہدوں، زمانی و مکانی نشیب و فراز اور فکر و خیال کی پر چے واد یوں سے گزرتی ہوئی مختلف سیاسی ، ساجی، اور تدنی انقلابات سے دو چار ہوئی اور مختلف تج بات اور مشاہدات کو اپنے اندر سمو کر کافی پختہ اور تو انا بن کر ہندوستان میں داخل ہوئی جسے ہندوستانی تہذیب و ثقافت نے مزید حسین و دلفریب بنادیا۔ جس کی تا سیداختر القادری کے درج ذیل اقتباس سے بھی ہوتی ہے۔

''غزل کی صنف جواریان کی شاعری سے ہمارے ہاتھوں تک پینچی تھی ایک زندہ صنف تھی اور زندگی کے احکامات سے پڑتھی''(۲) یہاں اس بات کو ذہن میں رکھنا ضروری ہے کہ اردوغزل پر فارسی کے اثر ات ضرور ہیں لیکن اب اسے غیرملکی کہنایا فارس کا چربہ کہنا اردوغزل کی تاریخی اور تہذیبی صداقتوں کے منافی ہے۔ یروفیسرآل احمر سرورنے سے کہا۔ کہ

> '' 'ارُدو غزلُ پر فارسی کااثر بہت گہراہے مگریہ فارسی کا چربہ ہیں ۔ یہ ہندوستانی تہذیب کاایک جلوہ صدر رنگ ہے۔'' (m)

اردوشاعری کے ابتدائی خمونے امیر خسروکے یہاں ملتے ہیں۔ اردوکی ابتدائی غزلوں کے مطالعے سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ فارسی غزل کی روایات اورد کئی لوک گیتوں کی آمیزش سے دکئی غزل کا فارم اگر چہ فارسی ہی ہے کیئن اس کی بنیاد ہندوی روایات کی بھر پور آمیزش سے بنی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ابتدائی دکئی شاعری میں نبیاد ہندوی روایات کی بھر پور آمیزش سے بنی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ابتدائی دکئی شاعری میں زبان و تہذیب کے ہندوی دھارے کے ساتھ ساتھ فارسی شعروادب کی امارج بے باک بھی مختلی مارتی دیکھائی دیتی ہے۔ جو آگے چل کر ہندوستان کی قدیم تہذیبی و شعری روایات میں اینے آپ کو مدم کر کے ایک اور ٹی روایت کو جنم دیتی ہے۔ جو ہندوی ، ایرانی روایت کا

مجموعہ ہوتے ہوئے بھی ہندوستانیت سے مغلوب انفرادی شناخت کے طور پر ابھر کرسا منے آتی ہے۔ یہی وجہہے کہ اس دور کی دکنی غزلوں پر زبان و بیان سے کیکر خیال وفکر تک ہندوی گیت کے اثر نمایاں ہیں۔

شالی ہندیعنی دہلی میں وتی کا دیوان جب پہنچتا ہے تو اس کی مقبولیت کو دیکھتے ہوئے اردو شاعری کی طرف لوگوں کار جحان بڑھا۔ ولی کی غزلوں نے شالی اور جنوبی ہند کے درمیان ادبی بل کا کام کیا۔ان کی عشقیہ اورغزلیہ شاعری کے حقیقی ، مجازی اور جلالی و جمالی تمام روپ بہروپ ان کی شاعری کے امتیازی شاخت بن گئے اور شالی ہندخصوصاً دہلی میں ریختہ کوادبی و شعری اعتبار ملنے لگا۔

اردوشاعری کے ابتدائی عہد ہے، ی غزل کومرکزی صنف کی حیثیت حاصل رہی ہے۔
حیات وکا نئات کے مختلف مسائل وموضوعات نے اردوغزل کو ہمہ موضوعاتی صنف بناکر
اس میں وسعت وہمہ گیری پیدا کردی ہے۔ یاس وغم اورسوز وگداز کی لہرا گرچہ میر کے یہاں
بہت ہے لیکن پیلم ہردور کے بھی شعراء کے یہاں پائی جاتی ہے اردوغزل کی بیروایت
مختلف حالات و تجربات سے گزرتی ہوئی مصحفی، آنشا، جرات اور رئیس تک پہنچی ہے۔ یہ
شعراءا گرچہ دبلی میں پیدا ہوئے سے لیکن سیاسی اور معاشی حالات نے آنہیں دبلی سے لکھنو کی جو گئی وقتی ،خوش طبعی اور تفریح و ونشاط کو بنیا دی گئی کورزندگی کی حقائق بیانی تھا۔ جبکہ لکھنو میں خوش
وقتی ،خوش طبعی اور تفریح و ونشاط کو بنیا دی گئی ہو دبستان کی حقائق بیانی تھا۔ جبکہ لکھنو میں خوش
نے ایک نے شعری دبستان کی بنیا دو الی جو دبستان کھنو کے نام سے موسوم ہوا۔ ان شعراء
نے ایک شعری روایت ، فنی اصول اور معیار فکر بالکل جدا گانہ مقرر کئے اور داخلیت کے
بجائے خار جیت کو اہمیت دی۔ جس سے ان کی شاعری میں آ مد کی جگہ آ ور داور قبلی واقعات
رکا کت اور مبتذل مضامین وموضوعات کا گور کھ دھندا بن گئی۔ اسی دور میں دبلی میں اردو

کانام خاص طور پر قابل ذکر ہے۔ان شعراء نے اردو شاعری خصوصاً غزل میں فکر وفن کی نئی روح پھو نکنے کے ساتھ ساتھ جدیدرنگ وآ ہنگ اور نئے اسالیب ومضامین سے اردوغزل میں بیش بہااضا فیے کئے۔جس سے اردوغزل کے دامن میں وسعت و ہمہ گیری نے ایک منفر داور جدا گانہ رنگ بھرنے کی راہ ہموار کی خصوصاً مرزا غالب نے ایک ہمہ گیرمنفر دفکر وآ ہنگ سے اردوغزل کوروشناس کراکراس میں آفاقی قدریں پیدا کرنے کی کا میاب کوشش کی۔اس طرح اردوشاعری اورغزل شعری وفئ ارتقاء کی نئی راہوں پر گامزن ہوگئ۔

1856ء میں کھنو اور 1857ء امیں دہلی کی بساط سیاست الٹ گئی، غدر میں دہلی تباہ ہوگئی اور یہاں کے شعراء تلاش معاش میں رام پور اور دوسرے مقامات کو چلے گئے۔ بیشتر ممتاز شعراء رام پور گئے اور وہاں دہلوی اور کھنوی شاعری کے امتزاج سے ایک نے طرز کی داغ بیل ڈالی اور دونوں دبستانوں کے شاعروں نے ایک دوسرے کومتاثر کیا۔

بیسویں صدی کے حالات وواقعات سے متاثر ہوکردیگراصناف شاعری کی طرح اردو غربل میں بھی نئے امکانات پیدا ہوئے۔ نئے حالات وواقعات نے جہاں اردونظم نگاری کے لئے بئے راستے کھولے وہیں اردوغزل میں بھی نئی وسعت وتوانائی کے لئے راہ ہموار ہوئی۔ نئے حالات وواقعات وماحول سے متاثر ہوکر جن شعراء نے فکر وخیال کی حیات بخش وسعت کواپنی غزلیہ شاعری کامحور بنایا۔ ان میں داغ دہلوی، امیر مینائی، عزیز کھنوکی، صفی کھنوکی، کا نام سرفہرست ہے۔ بعد کے شعراء میں مولا نا حسرت موہائی، اصغر گونڈوی فانی، جگر، یگانہ کا نام خاص اہمیت کا حامل ہے۔ ان شعراء نے بیسویں صدی کے نئے حالات اور ماحول میں بھی اردوغزل کواس کی بنیادی روایات سے جوڑ کرنئی معنویت سے حالات اور ماحول میں بھی اردوغزل کواس کی بنیادی روایات سے جوڑ کرنئی معنویت سے ہمکنار کیا۔ جس کی بہترین مثال سیما ب، اقبال، چکبست، بےخود، میل مجمعلی جوہر، آرزو ادر جمیل مظہری وغیرہ کی غرلیں ہیں۔

1935ء میں ترقی پیندتحریک کی بنیاد پڑی نے ملکی حالات ومسائل اردوغزل کا موضوع بنے 1935ء کے بعد نئے عالمی حالات میں انقلاب آفریں تبدیلیاں رونما ہونے لگیں۔ نے حالات اور ماحول نے اردوغزل کو نے سیاسی وساجی حالات ومسائل سے دو چار کر کے نے مشاہدات و تج بات کا ترجمان بنایا۔ جس کی بہترین اور نمایاں مثال فراق کی غزلیں ہیں۔ اس دور کے دوسرے اہم ترین شعراء میں مجآز ، جذتی ، احسان دائش ، مجتبی اور پرویز شاہدی قابل ذکر ہیں۔

بالا المناسب کے بین مندوستان آزاد بھی ہوا اور تقسیم بھی آزادی اور تقسیم کے نئے حالات واحساسات کے بیس منظر میں اردوغزل کا از سرنو احیاء ہوا جس میں اردوغزل اپنی قدیم روایات کی بازیافت کے ساتھ نئے دور کی مقبول ترین صنف شاعری بننے میں کامیاب ہوگئی۔ اور نئی اردوغزل میں حسن و جمال ،عشق وعاشقی ، ہجر ووصال پیار ومحبت اور رندی وسرمستی جواردو غزل کے فرسودہ اور روایتی موضوعات ہیں انہیں نئے استعاراتی اور علامتی معنی و اسالیب بخشے گئے۔ اس دور کے شاعروں نے اپنے منفر د اور منتوع کہجے سے اردو غزل کو مالا مال کیا۔ ان شعراء میں مخدوم ، محی الدین ، فیض احمد فیض ، ساحر لدھا نوتی ،خیل الرحمٰن اعظمی ، ناصر کا تھی ، احمد ندیم قائمی ، احمد ندیم قائمی ، احمد ندیم عاشی ، احمد فراز ابن انشا ، جان نئاراختر ، بشیر بدر ، پروین شاکر جگن نا تھا آزاد ، راحت اندوری ، منور رانا وغیرہ خاص طور پر اہمیت کے حامل ہیں۔

#### حوالهجات

- ۔ غزل کے جدیدر جمانات ۔ ڈاکٹر خالدعلوی ایجوکیشنل پبلشنگ ہاؤس دہلی ۲۰۰۹ عِشجہ ا
  - ۲۔ غزل اور درس غزل ۔اختر انصاری ،ار دومر کز لا ہور ۱۹۹۱ء صفحة ۱۱
- ۳- آل احمد سرور، هندوپاک اردوغزل سمینار مشموله اثر انصاری، حیات وخد مات \_ از ایم نیم اعظمی ۲۰۰۲ء من ۱۵۵

#### ر پاست کی بہلی غیرسر کاری انجمن ڈاکڑجیل احرکوہ

کسی بھی زبان کے فرووغ اوراس کی مقبولیت میں اُن ادبی انجمنوں کا رول بہت اہمیت کا حامل ہوتا ہے جو وقاً فو قاً ادبی تقریب کا انعقاد کر کے لکھنے والوں کونئ تحریک بخشی رہتی ہیں۔ برصغیر میں 1900ء سے قبل ہی متعدد ابی انجمن اور ادارے وجود میں آچکے سے۔ جو آج بھی مختلف زبانوں کے تیکن اپنے فرائض نبھانے میں مصروف ہیں۔ جہاں تک اُردوز بان کا تعلق ہے۔ ماضی تا حال کئی غیر سرکاری ادارے اُردو کے فروغ کے لیے محنت وگن سے کام کر رہے ہیں۔ یہ غیر سرکاری ادبی ادارے مشاعروں ، سیمیناروں ، ادبی مباحثوں اور تقاریب کا اہتمام کر کے اُردوکی بقاء اور اس کے جائز حقوق دلانے کے لیے مباحثوں اور تقاریب کا اہتمام کر کے اُردوکی بقاء اور اس کے جائز حقوق دلانے کے لیے مباحثوں اور تقاریب کا اہتمام کر کے اُردوکی بقاء اور اس کے جائز حقوق دلانے کے لیے مباحثوں اور تقاریب کا اہتمام کر کے اُردوکی بقاء اور اس کے جائز حقوق دلانے کے لیے مباحثوں اور تھا در بے ہیں۔

جہاں تک ہماری ریاست کا تعلق ہے تو یہاں بھی آزادی سے بل اور آزادی کے بعد بہت سے ایسے اد بی ادارے اور انجمن وجود میں آئے جھوں نے نہ صرف سرکاری زبان کا وجود برقر اررکھا بلکہ اُردوزبان کی ترقی اور ترویج میں بھی اہم رول ادا کیا جس کے باعث اُردوزبان عوام میں مقبول سے مقبول تر ہوتی گئی۔ ان اد بی تظموں نے اُردو کے فروغ میں جوکارنا مے انجام دیئے ہیں آئھیں بھی فراموش نہیں کیا جا سکتا ہے۔ ریاست کے ان علمی و اد بی اداروں یا انجمنوں پر جب ہم نظر دالتے ہیں تو ہماری نظر ایک ایسی انجمن پر پڑتی ہے جسے ریاست کی پہلی غیر سرکاری اد بی انجمن ہونے کا شرف حاصل ہے اس انجمن کا نام انجمن مفرح القلوب " تھا۔

ا بنجمن "المجمن مفرح القلوب" كا قيام 1900ء كي آس پاس وجود ميں آيا۔ يہ المجمن مفرح القلوب" كا قيام 1900ء كي آس پاس وجود ميں آيا۔ يہ المجمن منتشی سراج الدين احمد خان نے اپنے کھی اتھیوں كی مددسے قائم كی تھی۔ اس المجمن كے سرگرم اركان ميں پيرزادہ مجمد حسين عارف، چوهدرى خوش محمد ناظر اور مرزا سعد الدين سعد بھی شامل تھاس المجمن نے رياست ميں باضابطہ طور پر ادبی سرگرميوں كا آغاز كيا۔

انجمن''مفرح القلوب'' کی محفلوں میں صبیب کیفوتی، قمر کمرازی، ڈکٹر عماد الدین سوز وغیرہ روحِ رواح کی حیثیت رکھتے تھے سالک رام سالک ، غلام جیلانی اثر، قیس شیر واتی اور بہت سے دوسر سے شعرابھی اس انجمن کی محفلوں میں شامل ہوتے تھے جن کی موجودگی محفل کو دوبالا کر دیتی تھی۔اس انجمن کی ادبی کاروائیوں سے متعلق ڈاکٹر برج میں پوری اظہار خیال کرتے ہیں۔

''ریاست کے علمی واد بی اداروں اور انجمن کی تاریخ پرنظر ڈالتے ہوئے ہمارے ذہن میں ایک ایک علمی ادبی انجمن کا نام آتا ہے جو اس میں ایک ایک علمی ادبی انجمن کا نام آتا ہے جو اس صدی کے اوٹل میں ''مفرح القلوب'' کے نام سے میر منشی سراج الدین احمد خان نے اپنے چندہم عصروں چودھری خوتی محمد ناظر ، محمد سین عارف اور مرز اسعد الدین سعد کے اشتر اک سے قائم کی اور ریاست میں باضا بطور پراد بی سرگرمیوں کا آغاز کیا۔ اس انجمن کی تقریب میں بعض سرکر دہ علمی وادبی شخصیات حصہ لیتی رہی۔ جن میں شخ عبد القادر، علمی مار جموں کشمیر میں اُردو ادب کی نشونما صفحہ ۱۳۳۳ علامہ اقبال جیسے سربر آوردہ ادیب بھی شامل ہوتے تھے''۔

مندرجہ بالا اقتباس کے مطالعہ سے یہ بات صاف طور پرعیاں ہو جاتی ہے کہ اس انجمن کی محفلوں میں نہ صرف ریاستی اُدباوشعرا شرکت کرتے تھے بلکہ برصغیر کے نمائیدہ شاعروادیب بھی با قاعدگی کے ساتھ حصہ لیتے تھے۔ جن کی موجودگی محفل کودو بالاکردیتی تھی۔

اس انجمن نے بہت سے نوجوانوں کواپنی تخلیقات پیش کرنے کا موقع دیا ۔ شمیر میں ادبی ماحول قائم کرنے میں انجمن مفرح القلوب کا اہم اور بنیادی رول رہاہے۔ جوں جوں اس انجمن کی اہمیت وا فا دیت بڑھتی گئی تو اس کی ہفتہ وارنشتیں بھی منثی سراج الدین احمد خان کے مکان کے علاوہ مختلف جگہوں پر بھی منعقد ہونے لگی۔اس انجمن کی زیادہ ترمحفلیں جھیل ڈل کے بیچوں پیچ تیرتے ہوئے شکاروں میں منعقد ہوتی تھیں اسی طرح کیا بکاد کی محفل جھیل ڈل میں منعقد ہوئی جس میں خوشی محمد نا نظر نے جھیل ڈل پراپنی ا یک مشہورنظم پیش کی۔

اس نظم کے چندا شعار ملاحظہ ہوں۔

''الله الله ہے کیا حسن چمن یانی میں سنره و لاله وگل سروسمن یانی میں تو سیم ہے یہ ڈل کے خزانے میں نہاں برف کہسار ہے یا عکس فگن یانی میں اک طرف کوہ یہ ہے تخت سلیمان قائم اک طرف سبر یری کا ہے وطن یانی میں جلوہ برق سے ہے نور کا عالم شب کو طور منظر ہے مہاراج بھون یانی میں ہیں شکارے میں سیہ پھشم بُتانِ کشمیر يا أترت بين غزالانِ فتن ياني ميں لب ڈل آپ بھی کاشانہ بنا کیں ناظر موسم گل میں رہے لطف سخن یانی میں"

(شیرازہ جموں وکشمیرمیں اُردوادب میں کے بچاس سال صفحہ ۴۷۔)

مندرجه بالا اشعار کو مدنظر رکھتے ہوئے ہم کہہ سکتے ہیں کہ وادی کشمیر میں انجمن

314 "مفرح القلوب" نے اُردو زبان وادبکوفروغ دینے میں اپنا کلیدی رول نبھایا ہے۔ انجمن''مفرح القلوب'' كے روح روال منشى سراج الدين نے انجمن كے آغاز يعنى 1900ء سے ليكر المواع تك ہفتہ وارنشتيں با قاعدگی كے ساتھ منعقد كرواتے رہے المواع میں سراج الدین احمد خان کی وفات کے ساتھ ہی بیانجمن بھی بند ہوگئی۔

#### یروفیسرحامدی کاشمیری \_ بحثییت افسانه نگار

ڈاکٹر دل پزیرفتے پورمنڈی پونچھ 8803267734

پروفیسر حامدی کاشیری کی افسانہ نگاری کا آغاز لگ بھگ 1951ء میں ہوا۔ ان کا پہلاافسانہ '' ٹھوکر'' ماہنامہ'' شعا کیں'' میں شائع ہوا۔ اس کے بعداُردو کے مقبول رسالوں میں با قاعدگی سے افسانے لکھتے رہے۔ ان کا پہلاافسانوی مجموعہ' وادی کے پھول ''755ء میں منظرعام پرآیا۔ ابتداء میں حامدی کاشمیری کی افسانہ نگاری پر دوطرح کے اثرات مرتسم ہوئے۔ ایک توانھوں نے پریم چند کے ہاتھوں پروان چڑھنے والی حقیقت اثر ات مرتسم ہوئے۔ ایک توانھوں نے زیادہ باریک بنی سے پیش کیاسے اثر قبول کیا۔ دوسری جانب انھوں نے ریاست میں تخلیق شدہ افسانوی ادب جسکی پہچان علاقیت سے ہوتی ہے سے بھی اثر ات قبول کئے۔

حامدی کاشمیری نے اپنے افسانوں میں وادی کے خوبصورت اور دکش نگاروں کی منظرکشی کے ساتھ ساتھ ریاستی عوام کے مسائل لیعنی جہالت، بھوک، اخلاص اور احساسِ مخرومی کو پیش کیا ہے۔ حامدی اپنے پہلے ہی افسانوی مجموعے' وادی کے بھول' میں ایک واضح نقطہ نظر کیکر سامنے آئے ۔ ان کا مقصد ریاستی عوام کے مسائل مثلاً مفلسی ، غربت، جہالت اور پسماندگی کو اپنے افسانوں میں پیش کیا تھا۔ وہ وادی کے حسین اور دلفریب نظاروں، مترنم جھرنوں، ہرفیلے پہاڑوں، جھیلوں اور دریاؤں کا ہی صرف ذکر نہیں کرتے بیں۔ ایک بلکہ وہ اس حسین وادی میں دبی کچلی عوامی زندگی اور ایکے مسائل کو پیش کرتے ہیں۔ ایک

افسانوں میں محنت کش ، کاریگر ، بو جھ ڈھوتے ہوئے مز دوروں ، مظلوم کسانوں ، فاقہ کش ، مانجھیوں ،غریب کلرکوں کی زندگی اورائے گھرکے گھر میلومسائل اور مالی مشکلات کی عکاسی ماتی ہے۔

حامدی کاشمیری کےافسانوں کے مجموعہ ' وادی کے پھول' میں شامل افسانوں کا گہرائی سے مطالعہ کرنے کے بعد حامدی کے فکروفن کا اندازہ بخوبی ہوجا تا ہے۔ بیا فسانے انکی ابتدائی کوششوں کا نتیجہ ہیں ۔ ایکے افسانوں میں علاقائی رنگ غالب ہے ۔ ہرافسانے کاموضوع وادی شمیراوروماں کے دنی کچل عوام ہے۔جن کے جصے میں سوائے بیاریوں، محرومیوں اورنا کامیوں کے سوا کچھ نہیں۔ ان افسانوں میں حامدی کاشمیری نے وادی کشمیر کے حسین نظاروں کے پس بردہ انسانی زندگی میں جوٹنی چھپی ہوئی ہےاس کوفنکارانہ انداز سے بے نقاب کرنے کی کوشش کی ہے۔اس کے علاوہ انھوں نے امیر جا گیردارانہ طبقے کے لوگوں کو بھی اپناموضوع بنایا ہے جو کہ اپنی دولت کی بدولت غریب عوام کا استحصال کرتے ہیں اور بے بہایتیملڑ کیوں اورعورتوں کواپنی ہوس کا نشانہ بناتے ہیں۔ان افسانوں میں طبقاتی کشکش ملتی ہے۔ایک طرف غریب طبقہ ہے جوا نکااستحصال کرتا ہے اوران برظلم وستم ڈھا تار ہاہے۔ان موضوعات کی بنایر ہم کہہ سکتے ہیں کہوہ ترقی پیندی سے متاثر رہے ہں۔ حالانکہ حقیقت یہ ہے کہ وہ مارکسی تحریک سے بھی بالواسطہ یابلاواسط نہیں رہے ہیں۔انھوں نے ابتداء سے ذہنی آزادی کے ساتھا پنے موضوعات کا انتخاب کیا ہے۔ حامدی کاشمیری کے افسانوں میں دو پہلوخاص اہمیت رکھتے ہیں ۔ایک توحسین نظاروں کی منظرکثی اور دوسراساج برطنز ،منظرنگاری کے جوہرتو تقریباً ہرافسانے میں کھلتے ہیں اوراییامحسوس ہوتا ہے کہ حامدی کاشمیری کوخوبصورت پھول ،خوبصورت جھرنے اور خوبصورت مقامات کا ذکر کے ساتھ ساتھ کشمیری عوام کی تنگدستی ، افلاس ، بھوک ، بیکاری ، بیاری ،غربت ،محرومیوں اور تو ہم برتی کا اظہار ملتا ہے ۔ حامدی کاشمیری اہل کشمیری زندگی کا قریب سے مطالعہ کر چکے ہیں۔وہ جانتے ہیں کہ ملکی سطح پر آزادی کے باوجود عام لوگ

مفلسی کے شکار تھے۔ وہ لوگون کے دُکھ شدت سے محسوں کرتے ہیں۔ انکی چشم مشاہدہ کھی رہی ہے۔ وہ عام لوگوں کی زندگی میں دلچیسی رکھتے ہیں۔ جہاں تک فن افسانہ نگاری کا تعلق ہے۔ حامدی کاشمیری اس فن کے اسرار ورموز سے واقف ہیں۔ انکے فئی شعور میں گہرائی ہے۔ سے مرور ہے کہ بیافسانے انکی طالب علمی کے زمانے کی پیداوار ہیں۔ بیوہ زمانہ ہے جب حامدی کاشمیری ذبنی ارتقاء کی جانب گامزن ہیں۔ ان افسانوں میں کہیں کہیں ہیں جنب حامدی کاشمیری ذبنی ارتقاء کی جانب گامزن ہیں۔ ان افسانوں میں کہیں کہیں ہیں جذباتیت بھی درآئی ہے جوایک فئی نقص ہے اور جسے ان کے عنضو ان شاب کی جذباتیت سے منسوب کیا جاسکتا ہے۔

جہاں تک اُس مجموعے کے افسانوں میں پلاٹ نگاری کا تعلق ہے۔ حامدی کا تمیری نے پلاٹ خوبصورتی سے گھڑے ہیں۔ انکی بہترین مثال ہیں۔ انکے افسانے ''اگلے اتوارکو'' میں ملتی ہوں۔ اس میں واقعات، مُسن ترتیب سے پیش کئے گئے ہیں۔ اور افسانہ نقطہ کروج کوچھوتا ہے۔ اس کے علاوہ افسانہ '''کرم دین''''زلز لے'''' بہار اورخون'' منسبل کی لہروں میں'''' آنسواور مسکراہٹ'' میں بھی پلاٹ کوفنی کاری سے ترتیب دیا گیا ہے۔ تقریباً ہرافسانے میں واقعات کوفنکارانہ انداز میں پیش کرنے کی کوشش کی گئی

ہے۔

کردارزگاری میں انھوں نے اپنے تخیل کے جوہردکھائے ہیں۔ ہرکردارکوحقیقت سے قریب کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ انھوں نے اپنے افسانوں کے لیے کردارعموماً ساج کے فیلے طبقے سے لیے ہیں۔ انکے افسانوں میں'' کرم دین''' چاچاشجان' سمجھ آرٹسٹ شیا 'شوکت صالحہ اورزونی کے کردار نچلے طبقے کی نمائندگی کرتے ہیں اوراپی خصوصیات مثلاً مکالمہ، نظریہ خیات، جذباتی کیفیت اورانسانی رشتوں کی بناپرانفرادیت کے حامل ہیں۔ اسکے بعد جہاں تک زبان وبیان کا تعلق ہے۔ ان افسانوں میں سادہ زبان استعال کی گئی ہے ۔ کہیں کہیں شاعرانہ نزاکت بھی ملتی ہے ۔ لب واجھ میں نرمی اور گھلاوٹ ہے۔ گئی ہے ۔ کہیں کہیں شاعرانہ نزاکت بھی ملتی ہے ۔ لب واجھ میں نرمی اور گھلاوٹ ہے۔ سید ھے سادے معصوم کرداروں کی زندگی کونیدگی کوسادہ آسان مگر شاعرانہ زبان میں پیش سید ھے سادے معصوم کرداروں کی زندگی کونیدگی کوسادہ آسان مگر شاعرانہ زبان میں پیش

کیا گیاہے۔ان افسانوں کی زبان میں مقامی لب ولجہ کااثر بھی نمایاں نظر آتا ہے۔افسانے پڑھ کر حامدی کاشمیری کے شاعرانہ احساس کی نزاکت،نرمی اور جمالیاتی کیفیت کا بخوبی اندازہ ہوتا ہے اورایسامحسوس ہوتا ہے جیسے ایک شاعر نے بیافسانے لکھے ہیں۔

حامدی کاشمیری کے افسانی مجموع ''وادی کے پھول'' کے دوسال بعد 1959ء میں انکا دوسراا فسانوی مجموع ''سراب' منظرعام پر آیا۔اس مجموعے میں دس کہانیاں موجود ہیں۔ ان کہانیوں میں بھی پہلے مجموعے کی کہانیوں کی طرح علاقائی رنگ جھلکتا ہوانظر آتا ہے۔ تاہم انکے موضوعات کا دائر ہوسیج ترہے اور یہ پوری زندگی کا احاطہ کرتے ہیں۔

افسانوی مجموعہ 'سراب' کا مطالعہ کرنے کے بعد سے پتہ چاتا ہے کہ حامدی کاشمیری فن کے لحاظ سے ایک پختہ کارافسانہ نگارنظرآتے ہیں۔انکے افسانوں میں وہ تمام خوبیاں موجود ہیں جوایک اچھے افسانہ نگار میں ہونی چاہیئے۔وہ کردار،قصّہ بن واقعہ اور لیس منظر کو بہترین طریقے سے اپنے افسانوں میں پیش کرتے ہیں۔انکے بیافسانے اس دور کی پیداوار ہیں جب انکا ذہن ارتقائی منزلیں طے کررہاتھا۔انھوں نے پلاٹ کی تشکیل میں ایک خاص معیارقائم کیا ہے۔ پلاٹ نگاری کے سلسلے میں حامدی کاشمیری کا ذہن دوسرے بڑے افسانہ معیارقائم کیا ہے۔ پلاٹ نگاری کے سلسلے میں حامدی کاشمیری کا ذہن دوسرے بڑے افسانہ نگاروں جیسے پریم چند، راجندر سنگھ بیدی اور کرشن چندر کی طرح کام کرتا ہے۔ واقعات کو اسطر ح بیان کرتے ہیں کہ افسانہ بڑھتے وقت قاری راغب ہوجا تا ہے۔زبان وبیان کی اسطر ح بیان کرتے ہیں کہ افسانہ بڑھتے وقت قاری راغب ہوجا تا ہے۔زبان وبیان کی کا استعال بھی کیا ہے۔افسانوں کے مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ بنیادی طور پر ایک کا استعال بھی کیا ہے۔افسانوں کے مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ بنیادی طور پر ایک

# یریم چند کے افسانہ 'کفن' میں مزاحمتی کے

محمدنذ بر ريسرچ اسكالرشعبه أردو

جمول يو نيورسي، جمول

اُردوادب کے اہم معماروں میں پریم چندکا نام سرفہرست ہے۔ اُنہوں نے اُردوادب کی جوآبیاری کی ہے وہ قابل تحسین ہے۔ پریم چندآ سان اُردوادب پر ناول نگاراورافسانہ نگار کی حیثیت سے جلوہ گر ہیں۔ وہ اُردوادب کے پہلے ادب ہیں جو شجیدگی کے ساتھ نئ نگار کی حیثیت سے جلوہ گر ہیں۔ وہ اُردوادب کے پہلے اُردوزبان میں چندافسانوں کے صنف افسانہ کی طرف متوجہ ہوئے۔ اگر چان سے پہلے اُردوزبان میں چندافسانوں کے بڑا جم اور چند طبع زاد افسانے موجود تھے لیکن بیافسانے فن کی کسوٹی پر کھر انہیں اُتر تے ہیں۔ پریم چندنہ صرف اُردو کے پہلے افسانہ نگار ہیں بلکہ حقیقت نگاری اوردیمی زندگی کے ممائل کی تحریری عکاس اُضین کے ہاتھوں ہوتی ہے۔ اُنھوں نے اُردوہندی میں تقریباً ممائل کی تحریری عکاس اُضیانہ 'کفن' اُن کے افسانوی سفر ہیں آخری عہد کی یادگار ہے۔ ہم سب اس بات سے اچھی طرح واقف ہیں کہ ادب معاشرتی صورت حال کا آئیوں کے ساتھ ادب اُن عوامل ومحرک واقف ہیں کہ ادب معاشرتی صورت حال کا آئیوں کے ساتھ ساتھ ادب اُن عوامل ومحرکات کی مزاحمت کرتا ہے جوائن ساجی بُرائیوں کو پیدا کرنے میں پیش پیش ہوتے ہیں۔ بہی طریقہ کار پریم چند نے افسانہ 'دکفن' میں اینایا ہے۔ اس افسانے میں پریم چند نے ایسے ہی طریقہ کار پریم چند نے افسانہ 'دکفن' میں اینایا ہے جہاں ایک طبقے کود بایا اور کچلاجا تا ہے جس کی وجہ سے ان کی ساری شخصیت ہی

ٹوٹ پھوٹ کررہ جاتی ہے۔اس استحصالی طبقے کے کردار کھیسو اور مادھو ہیں اوران کے اندر جوغیر انسانی حرکات پیدا ہوتی ہیں اس کا ذمہ دار وہ نظام ہے جس میں ساجی اوراقتصا دی نابرابری ہے جو گھیسو اور مادھوکو بیکام کرنے پرمجبور کرتے ہیں۔

اس افسانے میں مزاحمتی عناصر کا جائزہ لینے سے پہلے ہم مزاحمت کے مفہوم کو جانے کی کوشش کریں گے۔ مزاحمت عربی زبان کے لفظ''زحمہ'' سے مشتق ہے اور جس کے لغونی معنی حریف سے ٹکرانے یا مدافعت کرنے کے ہیں۔ انگریزی میں اس کا متبادل معنی حریف سے ٹران وہ طرز عمل ہے جوکسی ناموافق صورت حال یا حرکت وعمل کونا کارہ بنانے یا ان کے توڑ کے طور پر اختیار کیا جاتا ہے۔

ایک خاص بات جومزاحمتی ادب کے لیے ضروری ہے کہ اس کی لئے اتنی اونچی نہ ہو کہ گوشہ ادب پرگراں گزرے۔ اس سے ادب ،ادب نہیں رہتا بلکہ نعرے کی شکل اختیار کرلیتا ہے۔ پریم چندنے اپنے افسانے ''کفن'' میں اس تکنیک کو بڑی خوبی کے ساتھ برتا ہے۔

ادب میں مزاحت کی اتنی ہی قسمیں ہوسکتی ہیں جتنی کے معاشر ہے میں جرکی۔ مضمون کے بہترادراک کو مدنظرر کھتے ہوئے مزاحت کی مندرجہ ذیل اقسام بیان کی جاتی ہیں۔ مذہبی ، ظاہرداری کے خلاف مزاحت ،سیاسی جرکے خلاف مزاحت، مذہبی انتہا پیندی کے خلاف مزاحت، معاشی جرکے خلاف مزاحت، ریاستی جرکے خلاف مزاحت، یدری نظام معاشرے کے خلاف مزاحت وغیرہ۔

پریم چند نے اپنے افسانے '' کفن' میں معاشی جبراور ساجی نابرابری کومزاحت کا نشانہ بنایا ہے۔ یہ وہ زمانہ تھا جب کسان غربی، بھوک، افلاس اور قرض کے شکنج میں بندھا ہوا تھا۔ ان ہی عوامل کو مد نظر رکھتے ہوئے پریم چند نے افسانہ '' کفن' '' تخلیق کیا ہے۔ یہ افسانہ پہلی بار ۱۹۳۵ء میں رسالہ جامعہ دبلی سے شائع ہوا۔ یہ افسانہ پریم چند کے آخری افسانوی مجموعہ '' واردات' میں شامل ہے۔ پریم چند کوانسانوں کا استحصال پیند نہیں افسانوی مجموعہ '' واردات' میں شامل ہے۔ پریم چند کوانسانوں کا استحصال پیند نہیں

ہے۔انسانیت سوزی کووہ برداشت نہیں کرسکتے۔انگی رگوں میں دوڑتا ہواخون کمزوروں،مفلسوں،لاچاروں کا حامی ہے۔'دکفن' میں انہوں نے ایسے ساخ کو مزاحمت کا نشانہ بنایا ہے جس میں عورت بے پناہ محنت کرنے کے باوجود بھی وہ مقام حاصل نہیں کریاتی جو اُس کا حق ہے۔افسانہ سے لیا گیا ایک اقتباس ملاحظ فرمائے۔

''مادھوکی شادی پچھلے سال ہوئی تھی۔ جب سے بی عورت آئی تھی اس نے اس خاندان میں تدن کی بنیادڈ الی تھی۔ پیائی کر کے، گھاس چھیل کر بھی وہ سیر جرآئے کا انظام کر لیتی اوران دونوں بے غیر توں کا دوزخ بجرتی رہتی تھی۔ جب سے وہ آئی بید دونوں اور بھی آرام طلب اور آلی ہوگئے تھے بلکہ پچھا کڑنے بھی لگے تھے۔ کوئی کام کرنے کو بلاتا تو بے نیازی شان سے دوگئی مزدوری مانگتے۔ وہی عورت آج صبح سے دردزہ سے مررہی تھی اور بید دونوں شایداسی انتظار میں تھے کہ بیمر جائے تو آرام سے سوئیں'۔

( كفن منشى يريم چند ـ ناشر چنار بك سينٹر ـ ص ـ ۵ ـ ۷ ـ ۷

جہاں تک گھیں اور مادھوکی کا بلی اور کا م چوری کا تعلق ہے تواس کے لیے افسانہ نگار نے اُس نظام کو ذمہ دار گھرایا ہے جس میں غریب، لا جار، کمزور، انسانوں کی معاشرے میں کوئی حیثیت ہی نہیں ہے۔ مثال کے طور پر کتاب سے لیا گیا بیا قتباس میری اس بات کی تائید کرتا ہے۔

''جس ساج میں رات دن کام کرنے والوں کی حالت ان کی حالت سے پچھ بہت اچھی نہ تھی اور کسانوں کے مقابلے میں وہ لوگ جو کسانوں کی کمزوریوں سے فائدہ اُٹھانا جانتے تھے۔ کہیں زیادہ فارغ البال تھے۔۔۔۔ پھر بھی اسے بیسکین تو تھی ہی کہوہ خستہ حال ہے تو کم از کم کسانوں کی سی جگر تو ڑمخت تو نہیں کرنی پڑتی اوراس کی

سادگی اور بے زبانی سے دوسرے بے جافا ئدہ تو نہیں اُٹھاتے''۔ ( کفن منثی پریم چند۔ ناشر چنار بگ سینٹرے سے۔ ۹۔ ۹)

افسانہ ''کفن' کو افسانہ نگار نے پیماندہ طبقے کی زندگی کا آئینہ بنانے کی کوشش کی ہے۔ اس لیے راقم الحروف افسانہ ''کفن'' کو ایک ایسے نظام کا نوحہ سمجھتا ہے جو فرسودہ رسوم وروایات کے بوجھ تلے دبا ہے۔ پریم چندا یک ایسامعا شرہ تفکیل دینے کی کوشش کرتے ہیں جومساوات اور برابری پرقائم ہو۔ ان کا آئیڈیل ایک ایسانظام ہے جس میں عورت اور مرد دونوں ایک دوسرے کے لیے لازم وملزوم ہی نہیں بلکہ ایک دوسرے کے رفیق وشریک بھی ہوں۔

ریم چند نے افسانہ ''کفن'' میں مذہبی ظاہر داری ،ساج کے عقائد ، تو ہمات اور رسم ورواج کے خلاف مزاحمتی علم بند کر کے معنی خیز انداز میں کاری ضرب لگائی ہے۔وضاحت کیلئے ایک اقتباس ملاحظہ ہو۔

'' کیساگر ارواج ہے کہ جیتے جی تن ڈھا نکنے کوچیتھڑا بھی نہ ملے اسے مرنے پرنیا کفن چاہیئے''۔ '' کھپن لاس کے ساتھ جل ہی تو جا تاہے'' ''اور کیار کھا ہے۔ یہی پانچ روپیہ ملتے تو کچھ دوا داروکرتے'' (کفن منشی پریم چند ۔ ناشر چنار بگ سینٹر ۔ ص ۔ ۱۵)

'' گفن' میں پریم چند نے کھیں واور مادھو کے کردار کا خاکہ کچھاس طرح پیش کیا ہے کہ پہلی قر اُت میں قاری ان دونوں باپ بیٹوں سے نفرت کا اظہار کرتا ہے کین جب کہانی کے اصل اسباب تک دستک ہوجاتی ہے تو گھیں وادر مادھو کے لیے دِل میں ہمدردی پیدا ہوجاتی ہے۔دراصل کفن چوری ان کا شیوہ نہیں تھالیکن مجوک اور نگ دستی نے انہیں میہ کرنے پرمجبور کردیا۔ جب وہ پیٹ بھرسیر ہوں تو بچی ہوئی پوریاں ایک بھکاری کودے دیتے ہیں جواس بات کی صانت ہے کہان کے اندرانسانی ہمدردی ہے لیکن نگ دستی اور لا چاری نے

اُن کو چل دیا ہے۔مثلاً

( کفن مشنی پریم چند - ناشر چنار بگ سینٹر - ص - ۲۱)

مخضراً افسانه ''کفن' میں پریم چند نے ایسے نظام کومزاحمت کا نشانه بنایا ہے جہاں ساجی اور اقتصادی نابرابری ہے جس نے ایک طبقے کو کچل کرر کھ دیا ہے اور پہ طبقہ زندگی پرموت کو جسے دے رہا ہے۔ مثلاً ''گھیں نے ایک طبقے کو کچل کر رکھ دیا ہے اور پہلے کھس ہو کہ وہ مایا جال کو ترجیح دے رہا ہے۔ مثلاً ''گھیں نے جھوٹ گئی۔ بڑی بھا گوان تھی جواتی جلدی مایا موہ کے بندھن توڑ دیے''۔

( کفن مشنی پریم چند - ناشر چنار بگ سینٹر - س ۲۳۰) اینچاس مضمون کومیں گو پی چند نارنگ کی اس آ را پراختتا م پذیر کرتا ہوں کہ ''پوری کہانی کی جان حالات کی وہ Irony ہے جس نے انسان کوانسان نہیں رہنے دیا اور اسے Debase اور Dehumanize کردیا''۔

(أردوافساندروایت اورمسائل ص ۱۲۲)

## مشرف عالم ذوقی کی اد بی جہات اُککی ایک تحریر کے پس منظر میں

ڈاکٹر محمد ذاکر

Cell No. 8713091356

Email: bhatshaheen88@gmail.com

قدیم تہذیبوں کی دریافت سے پہ چاتا ہے کہا بانی کہنے کافن بہت پرانا ہے۔ کہانی معاشرے کے مشاہدے سے جنم لیتی ہے اورادیب معاشرے کا خباض ہوتا ہے۔ جیسے جیسے کہانی بیانیہ سے تحریر کا روپ اخ تیار کرتی رہی ایسے ہی اس کے مختلف نام مختلف زمانوں میں پڑے اس طرح بید کا بیت کھرداستان ، ناول ، ڈرامہ ، افسانہ ، وغیرہ کے روپ میں پہچانی اور جانی جاتی ہے اسکے مختلف نام اسکے موضوعات اور ہیت کے بدلاؤ کی وجہ سے بڑے۔ پلا ٹاور کرداروں کے باہمی اشتراک سے کہانی کا وجود قائم ہوا اور اس نے مافوق الفطری عناصر کو موضوع بنایا تو یہ داستان کہلائی۔ اسکے بعد جیسے جیسے زمانہ ترقی کرتا گیا کہانی خواب وخیا کی دنیاسے نکل کر حقائقگی روشنی میں زندگی اور حلات کے تقاضوں کو پیش کرنے کا وسیلہ بنی تو ناول وجود میں آیا اس طرح باقی نثری اصناف بھی منظر عام پرائیں۔ جہاں تک افسانے کا تعلق ہے تو یہ ختی عہد کی پیدا وار ہے کہ جب انسان کے پاس اتنا وقت نہیں ہوئی تو صنف وجود میں ائی ۔ اسی صنعتی عہد میں ساجی دکھائی دے تھے کی ضرورت محصوص ہوئی تو صنف وجود میں ائی ۔ اسی صنعتی عہد میں ساجی موضوعات پرقلم اُٹھایا جسے اس وقت کے تہذ ہی رویوں کے مطابق مخش سمجھا گیا ان افسانہ موضوعات پرقلم اُٹھایا جسے اس وقت کے تہذ ہی رویوں کے مطابق می اگوں ان افسانہ موضوعات پرقلم اُٹھایا جسے اس وقت کے تہذ ہی رویوں کے مطابق مخش سمجھا گیا ان افسانہ موضوعات پرقلم اُٹھایا جسے اس وقت کے تہذ ہی رویوں کے مطابق مخش سمجھا گیا ان افسانہ موضوعات پرقلم اُٹھایا جسے اس وقت کے تہذ ہی رویوں کے مطابق می سے جو افسانہ نگار منظر عام پر اے۔ اُٹھوں نے ایسے موضوعات پرقلم اُٹھایا جسے اس وقت کے تہذ ہی رویوں کے مطابق می تو تھے گیا گیا ان افسانہ موضوعات پرقلم اُٹھایا جستان وقت کے تہذ ہی رویوں کے مطابق میں سے جو افسانہ نگار منظر عام پر اے۔ اُٹھوں نے ایسے مطابق میں اُٹھوں کی در اُٹھوں کے اُٹھوں کے ایسے مطابق میں اُٹھوں کی در اُٹھوں کے اُٹھوں کے اُٹھوں کے اُٹھوں کی در اُٹھوں کے در اُٹھوں کے اُٹھوں کے اُٹھوں کے اُٹھوں کے در اُٹھوں کے در کی مطابق میں میں دیوں کے مطابق کو تھوں کی کو میں دو تو کی مطابق کی مطابق کو تھوں کی کو کی کھوں کے در کی کو کی کھوں کے در کی کھوں کو کی کو کی کی کو ک

نگاروں میں ایک نام سعادت حسن منٹو کا تھا۔ جبکہ عصمت چنتا ئی اسی سلسلے کا دوسرا ہم نام ہے۔ان افسانہ نگاروں نے ایسے موضوعات کوافسانوی رنگ دیا جومعاشرے میں ناسور کی طرح میں رہے تھے۔ان کے ساتھ ایک اور نام کرشن چندر کا ہے جن کافن اور فنی تصور حقیقت نگاری، ساجی شعوراور ادراک کو حقیقی تج بے کی شکل میں پیش کرنا تھا۔۔ چنانچہ وہ قدرت بیان ،اسلوب کی بالید گی سلاست ِاظہار،سوچ وفکر کےامتزاج ،متحارب ومتضاُ د رویوں کوممکنات میں داخل کرتے ہوئے افسانے کو اجتماعی شعور کے نئے رجحانا تسے روشناس کہانے والے افسانہ نگاروں کسی نہ کسی صورت میں ضرورا پنایا ہے۔ان تمام افسانہ نگاروں کی قائیم کردہ روایتوں کوئسی نہ کسی طرح ان کے بعدانے والےافسانہ نگاروں کی مختلف صورتوں میں ضرورا پنایا ہے۔ابیاہی ایک نام شرف علام زوقی کا ہے۔ جھنوں نے ناول اورا فسانے کوایک نے عہد کے تقاضوں سے روشناس کرایا۔ان کے نام کئی معرکہ تہ الارا ناول بھی منسوب ہیں جن کے نام'' لے سانس بھی آ ہستہ'' '' آتشِ رفتہ کا سراغ'' ۔ ناول ہو یا افسانہ انھوں نے عریاں بے رحم حقیقت نگاری کی ہے۔ اپنے ناول '' لے سانس بھی آ ہستہ'' میں مسلمانوں کی حالت ِ زار کی عکاسی بڑے خوبصورت انداز میں کی ہے۔لیکن ساتھ ہی ساتھ جبلیت کے عنوان تلے انسان کو انسانیت کی معراج سے اتارا کر زلت کی پہتیوں اور حیوانی سطح پیرلا کھڑا کیا ہے ۔جنس کا کاروبار کرنے والوں نے انسان کو حيوان بنا ڈالا ماں باپ، بہن بھائی ،خلہ ممانی ، جیا،سب رشتے مٹی مین ملا کر آخیں غلاطت میں بھینکا،سعادت حسن منٹوجتنا بڑافن کارر ہا اتناہی متنازع شخصیت بھی تھا۔منٹو کے پھڑنے والوں کا ایک طبقہ سید ھے الفاظ میں اسے نگار کہتا ہے۔اس کے ہراُس عمل کے جس مین وہ حقیقی زندگی کا پرتو پیش کرتا ہے وہ اس طبقے سکے لئے قابل گرفت ہے۔وہ ایک جگہ خود لکھتے ہیں'' زمانے کے جس دور میں ہم گزرے ہیں اگراپ اس سے واقف ہیں تو میرے افسانے پھڑھیے، اگراپ ان افسانوں کو برداشت نہیں کرتے تو اِس کا مطلب بیہ ہے کہ بہز مانہ نا قابل برداشت ہے۔میری تحریر میں کو کی تقصنہیں ،جس نقص کومیرے نام

سے منسوب کیا جاتا ہے وہ دراصل موجودہ نظام کا ایک نقص ہے۔''منٹو کی طرح مشرف عالم زوقی سب کچھ کہد دینا چاہتے ہیں گرمنٹو کی طرز پڑہیں وہ عریاں بےرحم حقیقت نگاری کرتا ہے ۔ان کے افسانوں میں انسانی نااسود گی کیلئے سیاہ کاریوں میں ہوتے عوامل کی آگہی ملتی ہے وہی سلسلہ ان کے بیشتر افسانوں مین دکھائی دیتا ہے

مشرف علم زوقی نے اپنے افسانوں کے لئے جن موضوعات کا انتخاب کیا ہے۔ ان میں سے بیشتر ایسے ہیں جواس سے بل منتخب نہیں ہوئے۔ ان مسائل کا زمینی ، علاقی ۔ نفسیاتی ، اور بنی نو انسان کے شعوری ، لاشعوری اور تحت الشعوری مسائل سے ہونے کے ساتھ گہراتعلق ہے ، مشرف عالم ذوقی نے زندگی میں ایسے کرداروں کا غور سے مطالہ اور مشاہدہ کیا ہے ان کے کرداروں اور واقعات میں بعض مکروہ ہونے کے با وجود حقیقت کی پوری اور کھر پورتصور پیش کرتے ہیں۔

> '' یکھی بھی نہیں مارسکتا .....گر بچھلے دنوں آپ نے وہ چرچاسا ہوگا..ایک شخص نے کیا میشخص'' اب اس کہانی کا آخری حصد کھھئے

" جر، کشش کا ٹوٹ جانے والالمحاس سے بھی زیادہ بیا نک ہس سکتا ہے۔ سائل ۔ ایک بچی .....جھوٹی ہے۔ بیل کی طرح برھتی ہے۔ کونپل کی طرح پھوٹتی ہے اسکول جاتی ہے گا ہے گا ہے باپ کی نظریں اس پر بڑتی ہیں۔ وہ اس سے بچنا چا ہتا ہے۔ بیخنے کے لئے وہ شادی کی بات جھیڑتا ہے۔ وہ کسی طرح سے اسے رخصت کرنے کی بات سوچتا گئے وہ شادی کی بات جھیڑتا ہے۔ وہ کسی طرح سے اسے رخصت کرنے کی بات سوچتا ہے۔اور چھپنا جا ہتا ہے، بچنا جا ہتا ہے ۔ پھر ڈرنے لگتا ہے اپنے آپ سے جیسے ایک ٹی صبح شروع کرنے والے اخبار کی خون اُگلتی سرخیوں سے''

''تم ایک گناه کی وکالت کررہے ہو۔ جنگ ہمیں تباہ کررہی ہے سموکل ....اور کنڈوم ہمیں اپنی طرف کینچر رہے ہیں' ...وہ جیسے ہی چپ ہوا۔ پچھ دیر کے لئے دونوں طرف خاموثی چھا گئے۔اختتام ،معزز قارئین ..اگراپ اسے سے کی کہانی مان رہے ہیں تو اس کہانی کا ختتام ،بہت بھیا نک ہے ... بہتر ہے اسے آپ نہ پڑھیں اور ورق بلیٹ دیں .. مقدمہ ختم ہوا تو دونوں اپنے معمول پرلوٹ آئے۔اس کے چہرے پر مسکر اہٹ تھی .. بدلی بدلی تی مسکر اہٹ سموکل ہر مقد مے کا فیصلہ بھی ہوتا ہے .... میں سمجھتا ہوں ..تہ ہیں فیصلہ .... میں وقت سانا چاہئے ..... یہ بیارانر ... سموکل ب دردی سے ہنا .. ذرا تو قف کے بعد اس نے ایک بوتل کھولی اسکی طرف دیکھ کر بولا .." دو پیگ بناؤں یوارانر ... فیصلہ کا کیا ہوا ...؟ اس کی آٹھوں میں مدہوثی چھار ہی تھی ۔سموکل نے پیگ بناؤں یوارانر ... فیصلہ کا کیا ہوا ...؟ اس کی آٹھوں میں مدہوثی چھار ہی تھی ۔سموکل نے بیگ بناؤں یوارانر ... فیصلہ کا کیا ہوا ...؟ اس کی آٹھوں میں مدہوثی چھار ہی تھی ۔سموکل نے بیگ بناؤں یوارانر ... فیصلہ کا کیا ہوا ...؟ اس کی آٹھوں میں مدہوثی چھار ہی تھی ۔سموکل نے بیگ بناؤں یوارانر ... فیصلہ کا کیا ہوا ...؟ اس کی آٹھوں میں مدہوثی چھار ہی تھی ۔سموکل نے بیک بناؤں یوارانر ... فیصلہ کیا ہوا کیا ہوا کیا ہوا کیا ہوا کیا ہوا کیا ہوا کیا ہوا کیا ہوا کیا ہوا کیا ہوا کیا کیا ہوا کیا ہوا کیا ہوا کیا ہوا کیا ہوا کیا ہوا کیا ہو ہوگی ہے آ واز لگاوں '

دوتم ویسے ہرمعاملے میں بہت در کرتے ہو سموکل..کہاں ہے وہ...؟

اس نے گلاس گرائے ... سموکل نے دروازے کی ترف دیکھا؟؛ منہ سے سیٹی بجانے کی آواز نکالی ..اسی کے ساتھ دروازے سے ایک لڑکی برآمد ہوئی ۔ معزز قارئین! زرائھہر جائے ..اس انجام کیلئے میرادل سوسوآنسو روراہا ہے مگر ...اس لڑکی کوآپ بھی بہچاہتے ہیں۔ برصغیر ہندو پاک برسوں بور بی تسلط میں رہا ہے۔ نوآبادیات کی لعنتوں مین ریڈلائٹ ابریاایک مکروہ لعنت ہے۔ بیقابل غور بات ہے کہ بور بی جارحیت پہند جہاں پہند جہاں ابریاایک مکروہ لعنت ہے۔ بیقابل غور بات ہے کہ بور بی جارحیت پہند جہاں پہند جہاں اول کہیں گیا وہاں ریڈلائٹ ابریا قائم کرتا گیا اس سے وہ دو باتیں حاصل کرنا چا ہتا تھا۔ اول ور پی یلغار کنندگان کے لئے جنسی غذا، دوسر سے شہر بول خاص طور پرنو جوان سل کی توجہ اس جانب میز ول کر کے اخلاق باختہ تہذیب کی تحصیص ۔ غلامی کے دور میں چکاوں اور ناچ جانب میز ول کر کے اخلاق باختہ تہذیب کی تحصیص ۔ غلامی کے دور میں چکاوں اور ناچ

گانیکے بازاروں کوقانونی تحفظ تو حاصل تھاہی مقامی بردہ فروشوں کوبھی کوبھی سرکاری تحفظ ملا ہوا تھا۔ ہر رنگ ونسل کی بجیوں کواغوا کر کےاسینے اقا کی خوشنودی کے بعد کوٹھوں کی ذینت بنادیا جاتا تھا۔ جہاں منٹو کے قلم نے ان بازاروں میں جانے والے باپ بیٹے کوروشنی کے ایک کرن سے بے نقاب کیاو میں مشرف عالم ذوقی نے نوآبادیات کی اس مکروہ لعنت کے معاشرے میں بھیل جانے والے ناسورکوا بنی کہانیوں میں ایسے رشتوں کودیکھایا ہے جومحرم کہلاتے ہیں۔ ہندو کلچر میں محرم کا تصوراس انداز سے نہیں ہے ، جس انداز سے مسلم کلچر میں موجود ہے۔ بہتو نہیں کہا جاسکتا کہ ایسے واقعات ہمارے مال نہیں ہوتے جبنس ایک جبلت ہے کہیں بھی بھی بھی سراُٹھا سکتی ہے لیکن اسلام کی تعلیمات اسے ایک ھدیے اگے جانے کی اجازت نہیں دیتی لیکن ہندومعاشرے برموجودہ پور پی جنسی آزادی کے اثرات نمایاں ہیں۔ ہنداستانی معاشرے میں رہتے ہوئے مشرف عالم ذوقی نے جبلت کوخاص طوریر این کہانی میں جگہ دی ہے منہیں ہے کہان کی کہانیوں برصرف اس کا غلبہ ہے۔انھوں نے اینے اس مجموعے میں شامل کرنے کے لئے ۲۵ کہانیوں کا انتخاب کیا ہے۔جس کی پہلی کہانی تو وہی ہے جس کی بنا پر اس مضمون کی عمارت کھٹی ہے۔اس کے علاوہ باپ بیٹا، دادا بوتا ،انکو بیر ، لینڈ سکیپ کے گھوڑ ہے،فزکس، کیمسٹری ،الجبرا،فوج میں عورت ، بارش میں ا پکاڑی سے بات چیت، مرد، صدی کوالودع کہنا، ڈریکولا، بٹی، بازار کی ایک رات، غلام بخش، بوڑھے جاگ سکتے ہیں،نفرت کے دنوں میں اور شاہی گلدان وغیرہ پیتمام کہانیاں بڑی مضبوت اور تو انا ہیں ۔این مخصوص مکالماتی اور ڈرامائی اسلوب میں مختلف تیور دکھاتے موئ كهانيول كوييش كيا كيا في أحد كهانير اين كرفت كى بناير مشرف عالم ذوقى قارى كوساته ساتھ لے کر چلتے ہیں اور کہانی کے اختیام برکہانی اچانک قاری کو چونکا دیتی ہے بلکلاسی طرح جیسے منٹوقاری کو چونکا دیتا ہے۔مشرف عالم ذوقی کی کہانی کی ایک اور بات جوہمیں ہیہ کہنے پرمجبور کررہی ہے وہ ان کا مکالماتی انداز اور ڈرامے کے سین کے منظرنا مے کی طرح کہانی کے ہر جھےکوسر خیوں سے سجانا۔کہانی کاایک ابتدائیہا وراختیا میٹھی تحریر کرنا ہے.....

## ساحرلدهانوى بحثييت فلمى شاعر

عمرفاروق ریسرچ اسکالر شعبهٔ اردوجموں یو نیورسٹی

Email: Umarfarooq155@gmail.com

بیسویں صدی کے وسط سے فلمی دنیا کے افتی پہایک نیاستارہ نمودارہ واجس کا نام ساحر لدھیانوی جنہوں نے اپنے نغموں سے ہرخاص وعام کواپنا گرویدہ بنالیا۔ حالانکہ انھوں نے فلمی نغموں کے ساتھ ساتھ ارد وظم نگاری میں بھی طبع آزمائی کی جس میں احتجاجی عضر واضع دکھای دیتا ہے لیکن وہ اپنے اندازِ بخن میں یکتا ثابت ہوئے۔ انھوں نے شاعری میں ایک نئی طرزِ فغال ایجاد کی۔ شاعر کوئی بھی ہواور کسی بھی عہد کا ہو اُس میں جمالیاتی حس کا ہونا لازمی ہے بھی جا کہ وہ رعنائی وخوبصورتی کو پہچان سکتا ہے۔ شاعری قلبی اضطراب اور بے چنی کی واضع شکل کا نام ہے۔ ساحر لدھانوی نہ صرف ایک شاعر سے بلکہ اپنے عہد کے نبض شناس بھی سے ۔ انھوں نے جس طرح سے دبے کیلے طبقے کی درد بھری کہانیوں کو اپنی نظموں میں پیش کیا ہے وہ اپنے آپ میں ایک الگ مقام رکھتی ہے۔ انھوں نے جا گیردارانہ نظام کے خلاف جس طرح کاروبیہ اختیار کیا وہ اُس عہد کے شعراء کی شاعری میں بہت کم ملتا ہے شاید یہی وج تھی کہ انھیں پاکتان جچوڑ نا بڑا۔ شعراء کی شاعری میں بہت کم ملتا ہے شاید یہی وج تھی کہ انھیں پاکتان جچوڑ نا بڑا۔ جہا نِ کہنہ کے مفلوج فلفہ دانو!

یہ شاہرائیں اسی واسطے بنی تھیں کیا ؟ کہان پہدلیس کی جنتا سسک سسک کے مرے زمین نے کیا اسی دن کے لیے اناج اُگلاتھا کہنسل آدم و حوا بلک بلک کے مرے

ساحرلدهیانوی کااصلی نام عبدالحی تھالیکن فلمی دنیا میں داخل ہوتے ہی اپنانام ساحر لدهیانوی اختیار کرلیا۔ ساحر کی پیدائش ۸ مارچ ۱۹۲۱ کوکریم پورلدهیانه پنجاب کے ایک دولت مندزمیندارخاندان میں ہوئی۔ انکے دادا کا نام فتح محمداور والدصاحب کا نام فاضل محمد والدہ سردار بیگم تھیں۔ ساحر کی والداہ سردار بیگم تھیرالنسل تھی۔ ۱۳ بی جب ساحر لدهیانوی ابھی صرف ۱۳ بھرس کے تھے کہ انکی والدہ نے بڑا جرحمندانه قدم اُٹھایا۔ انھوں نے اپنے شوہر سے بہ مہر طلاقلے کی اور ساحرکواپنے ساتھ لے کرالگ سے شہر میں زندگی گزار نے لیس۔ جس کی وجہ سے انھیں فاصل محمد کی طرف تی گئی باردھمکیاں بھی ملین دیا جس کی وجہ سے انھیں فاصل محمد کی طرف تی گئی باردھمکیاں بھی ملین دیا جروز قدیا حرکو بجیپن ملین دیا در ووف کا سامنا بھی رہا۔

ساحر بچپن سے ہی زبین تھے۔ابتدائی تعلیم کا انظام گھر پر ہی کیا گیا جہاں انھیں خالصہ ہائی اسکول میں داخل کیا گیا۔ دسویں جماعت کے بعد ساحر نے گورنمٹ کا کجستیش چندر دون لدھیانہ میں داخلہ لیا۔ کا لجے کے Principal's lawn میں کسی لڑی کے ساتھ پیٹھنگی وجہ سے کالجے سے زکال دیئے گئے۔ ۱۹۸۳ء میں لا ہور چلے گئے جہاں انھوں نے دیال سنگھ کالجے میں داخلہ لیا۔ ساحر کالج کی تقریبات میں بڑھ چڑ کر حصہ لینے لگے اپنے جہاں آخلہ لیا۔ ساحر کالج کی تقریبات میں بڑھ چڑ کر حصہ لینے لگے اپنے جہاں بڑاتی انداز بیان کی وجہ سے طلماء کی فڈریشن کے صدر مقرر ہوئے۔

اسی دوران ساحرنے کالج کے مشاعروں میں شرکت کرنی شروع کی اور شہرت کی دہانے میں ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہیں دہلیز پیدستک دینی شروع کر دی۔طالب علمی کے زمانے میں ہی انھوں نے 1960ء میں اپنا پہلا مجموعہ ''تلخیاں'' شائع کیا ۔اسکے بعدساحرادبِلطیف ، شاہ کار،سوریا سے منسلک

ہوگئے۔اس کے ساتھ وہ ترقی پیند تحریک کے ایک اہم رکن بن گئے۔اپنے تلخی بیانوں اور متضا دنظریات کی وجہ سے اضیں حکومت ِ پاکستان کی طرف سے حراست میں لینے کا حکم ملا۔ لیکن وہ ۱۹۸۹ء میں یا کستان چھوڑ کر دہلی چلے آئے۔

د ہلی میں انھوں نے تقریباً دومہینے قیام کیا پھرمبئی چلے گئے جہاں انکی ملا قات گلزاراور کرش چندر سے ہوئی جن کے توسل ہے انھیں فلمی دنیا میں شامل ہونے کا موقع ملا۔ <u>979ء میں انھوں نے فلم'' آزادی کی راہ پڑ' کے لئے چارگانے لکھے جو بہت مشہور</u> ہوئے۔ پہلا گانا تھا''بدل رہی ہےزندگی'' اور دوسرا گانا ''ٹھنڈی ہوایں لہرائے آئیں'' تھا۔ان دونو ں نغموں کی موسیقی''ایس۔ڈی۔ برمن'' نے تیار کی تھی ۔ا سکے بعدساحر نے ا یک ہے ایک بڑھ کرایک فلمی نغمہ کھا اور شہرت کی بلندیوں تک پہنچ گئے '۔ساحرکوسب سے بڑی کامیابی ۱۹۵۱ء میں تب ملی جب فلم''باذی''کے لکھے گانے مشہور ہوئے۔اس فلم کی موسیقی بھی ایس۔ڈی۔ برمن نے تیار کی ۔اسکے بعد ساحر گرودت کی سٹیم کے رکن بن گئے۔ گرودت کے ساتھ ساحر کی آخری فلم'' پیاسا سا''تھی۔اسکے بعد ساحر گرودت سے الگ ہو گئے۔ساحرنے کشمی کانت پیارے لاکی فلمیں'' ''عزت'''' داستان'' اوریش چیویرا کی فلم'' داغ'' کے لئے نغے کھے جو بہت مشہور ہوئے۔ساحرنے بلد پوراج چھویڑا کے ساتھ مل کربھی کام کیا ''فلم انصاف کا تراز و'' کے لئے نغے کھے۔ساحر کاانداز اُس وقت کے شعراء سے لگ تھا۔ اُئی شاعری میں خُدا محبت ،حسن اور جام کا بہت کم ز کرماتا ہے ۔انھوں نے تلخ اہمہ اینا تے ہوئے مٹتی ہوئی انسانی قدروں کی عُکاسی کی ہے۔انھوں نے جنگ اور سیاست سے انسانی مزاج میں پیدا شدہ کرخنگی اورشکستگی کو بڑے خوبصورت انداز میں پیش کیا ہے۔انھوں نے اپنی شاعری کی موضوعات عام زندگی سے

> قلم نیادور[۱۹۵۷] کے لئے ساحرنے بیگا نالکھا اُنا ہے تو آ راہ میں کچھ پھیرنہیں ہے

332 بھگوان کے گھر دریہ ہے اندھیر نہیں ہے فلم پیاس [۱۹۵۷]کے لئےساخرنے جانے کیا میں نے سی بات بن ہی گئی فلم پيرضج ہوگئي[١٩٥٩]

چین و عرب هارا مندوستان هارا رہنے کو گھر نہیں ہے سارا جہاں ہمارا فلم دھول کے پیھر [1969]

تو ہندو بنے گا نہ مسلمان بنے گا انسان کی اولاد ہے انسان بنے گا فلم برسات[۱۹۲۰]

ناتو کارواں کی تلاش ہے نہتو ہم سفر کی تلاش ہے مرے شوق خانہ خراب کو تیری رہگزر کی تلاش ہے فلم ہم دونوں[۱۹۲۱]

تيرا نام ، ايثور تيرا نام

۔ چلو اِک ہار پھر سے اجنبی بن جائیں ہم دونو ں نہ میں تم سے کوئی اُمید رکھوں دل نوازی کی فلم همراز 💴

تم آگر ساتھ دینے کا وعدہ کرو میں یو ہی مت نغمے لٹاتا رہوں فلم بھی بھی [۲ کے 19] میں پل دو بل کا شاعر ہوں بل دو بل میری کہانی ہے بل دو بل میری ہستی ہے بل دو بل میری جوانی ہے منجھی بھی میرے دل میں خیال آتا ہے کہ جیسے تجھ کو بنایا گیا ہے میرے لئے تواس سے پہلےستاروں میں بس رہی تھی کہیں تحجے زمیں یہ بلایا گیا ہے میرے لئے ان کے علاوہ ساح نے فلم نیل کمل[۱۹۲۸] شرما کے یو نا دیکھ ادا کے مقام سے اب بات بڑھ چکی ہے حیا کے مقام سے فلم آئلهين [١٩٢٨]

ملتی ہے زندگی میں محبت تبھی تبھی ہوتی ہے دلبروں کی عنا یت مجھی مجھی

فلم ہم دونوں[۱۹۲۱]

ابھی نہ جاؤ حیوڑ کے کہ دل ابھی بھرانہیں

مطلب نکل گیا ہے تو کچھانتے نہیں یں ہے ہیں جانتے نہیں جانتے نہیں جانتے نہیں فلم ''تاج کُل''

جو وعدہ کیا وہ نبھانا بڑے گا روکے زمانہ چاہے روکے خُدائی تم کوآنا پڑے گا

فلم ﴿ غزل '

رنگ اور نور کی بارات کسے پیش کروں یہ مرادوں کی با رات کسے پیش کروں وغیرہ وغیرہ شاہکا ر نغمے ساحر کے قلم سے نکلے اور ہرخاص و عام کے دل پیقش ہو گئے۔

## ''باغ وبهار'ایک جائزه

شابده نواز ريسرج اسكالر شعبهأرد وجمول يونيورسي

''باغ وبہار'' کیاہمیت مندرجہ ذیل اقوال سےخود بخو دظاہر ہوجاتی ہے۔ (۱) بقول ڈاکٹرسیدعبداللہ:'' ہاغ و بہار' اُردونٹر کی پہلی زندہ کتاب قرار ہائی''۔ (٢) بقول يروفيسر حميدالله خان : "باغ وبهار" يا كيزه اورشفاف أردوكا أبلتا هوا

فورٹ ولیم کالج کی تاریخ میں جوسب سے اہم سنگ میل نظر آتا ہے وہ میرامن کی داستان ''باغ وبہار'' ہے۔ بیمیرامن کاوہ کارنامہ ہے جوانہیں ہمیشہ زندہ رکھے گا۔''باغ وبہار''طبع آزاد داستان نہیں بلکہ جہار درویش کا ترجمہ ہے۔ان سے پہلے تحسین نے اسی قصے کو''نوطر زمرصع'' کے عنوان سے 1775ء میں ترجمہ کیاتھالیکن جوشہرت ومقبولیت میرامش کولی و وکسی کے حصے میں نہیں آئی ۔ مٰد کور ہ داستان کوامش نے ڈاکٹر جان گلکرسٹ کی فر مائش پرساده اورسلیس اُردومیں ککھا۔ <u>180</u>2ء میں کممل اور پھر <u>180</u>3ء میں کلکتہ پریس سے شائع کیا۔ کتابی شکل <u>180</u>4ء میں منظرعام برآئی۔اس کے آخر میں گلکرسٹ کا لکھا ہوا ناتمام پیش لفظ بھی ہے۔ داستان کا ترجمہ دُنیا کی بہت ساری زبانوں میں ہوا جیسے امت کی زندگی میں انگریزی میں ہو چکاتھا۔علاوہ ازیں فرانسیسی ، پر نگالی اورلا طینی زبانوں ، میں بھی ترجمہ ہو چکا ہے۔شایداسی وجہ سے پروفیسراختشام حسین کو یوں کہنا پڑا۔ "میرامن کی باغ و بہار" اُن تصانیف میں سے ہے ایک بارپیدا ہو کر پھرنہیں مرتیں"۔

قصة :''باغ وبهار'' يانچ قصوں برمشتمل ہے جنھیں اُردوکوا نتہا پر پہنچادیا گیا ہے یعنی باغ

وبہارکانام سنتے ہی ایک قصے نہیں بلکہ پانچ قصوں کا تصور ذہن میں آتا ہے۔ یہ قصابی اندر ضمنی قصے بھی رکھتے ہیں۔ ان ضمنی قصوں میں خواجہ سگ پرست کا قصہ کا فی اہمیت رکھتا ہے جہاں تک واقعات کا تعلق ہے آغاز آزاد بخت سے ہوتا ہے لیکن درویشوں کے حالات وواقعات تفصیل سے بیان کئے ہیں۔ آزاد بخت روم کا ایک کامیاب بادشاہ ہے لیکن اولاد سے محروم ہونے کی وجہ سے سلطنت سے کنارہ کشی کرنا چاہتا ہے اور پھھ یا دخدا میں گزارتا ہے ایک رات قبرستان میں خاکی عبادت کرنے جاتا ہے وہاں چاردرولیش اپنی اپنی مرگزشت سنار ہے ہوتے ہیں۔ بادشاہ حجب کر دودرولیشوں کی داستان سنتا ہے باقی دودرولیش کی کہانی دربار میں بلاکر سنی جاتی ہے۔ یہ چاروں درولیش عشق کے بارے میں بات کرتے ہیں، جنگلوں، ویرانوں اور شہروں سے ہوتے ہوئے اتفاق سے یہاں جمح میں بات کرتے ہیں، جنگلوں، ویرانوں اور شہروں سے ہوتے ہوئے اتفاق سے یہاں جمح میں بات کرتے ہیں، جنگلوں، ویرانوں اور شہروں سے ہوتے ہوئے اتفاق سے یہاں جمح میں بات کرتے ہیں، جنگلوں، ویرانوں اور شہروں سے ہوتے ہوئے اتفاق سے یہاں جمح میں بات کرتے ہیں، جنگلوں، ویرانوں اور شہروں سے ہوتے ہوئے اتفاق سے یہاں جمع میں بات کرتے ہیں، جنگلوں، ویرانوں اور شہروں ہے ہوتے ہوئے اتفاق سے یہاں جمع میں بات کرتے ہیں، جنگلوں، ویرانوں اور شہروں ہے ہوتے ہیں ان کی تفصیل مندر جہذیل ہے۔

پہلا درولیش: یمن کے تا جرخواجہ احمد کا بیٹا ہے جو مال کی بدعنوانیوں اورعیاشیوں کی وجہ سے ساری جا بدادلوٹادیتا ہے۔ فاقے کی نوبت آتی ہے تو بہن کے اگھر جاتا ہے۔ دمشق کی شنرادی زخمی حالت میں ملتی ہے تواس کے عشق میں گرفتار ہوجا تا ہے۔اس کردار میں خوداری وبلندی کا فقدان ہے۔

دوسرادرولیش: فارس کاشنرادہ ہے بھرہ کی شنرادی کی سخاوت کے متعلق قصے سنتے ہی عشق کے مرض میں مبتلا ہوجا تا ہے۔آخر میں مشکلات کا سامنا کر کے مقصد میں کامیاب ہوجا تا ہے۔

تیسرادرویش :عجم کاشنراد ہ ہے اس کی کہانی بھی دوسرے درویشوں سے ملتی ہے۔فرہنگ کی ملکہ کے شق میں گرفتارہے۔

چوتھا درولیش: چین کاشنرادہ ہے اس کی شادی پیرمردعجمی کی بیٹی سے ہوتی ہے۔ کہانی کے آخر میں بادشاہ کوخبر دی جاتی ہے کہ ان کے ہاں بیٹا ہواہے جس کا نام مختار رکھا جاتا ہے سبحی یعنی بادشاہ اور چاروں درولیش اپنے مقصد میں کا میاب ہوجاتے ہیں۔اس سلسلے میں میرامن رقم طراز ہیں۔ -

''الہی جس طرح چاروں درویش اور پانچواں بادشاہ اپنی مرادکو پالتے ہیں اسی طرح ہرایک کواس کے مقصد میں کامیاب فرمایا''۔

بلاٹ: اگر چہداستانوں کے بلاٹ پیچیدہ ہوتے ہیں کیوں کہان میں بہت سارے قصے ہوتے ہیں۔ ہرقصہ دوسرے سے مختلف ہوتا ہے جس کی بہترین مثال سنج احمد گجراتی کی داستان ''بوستان خیال'' ہے لیکن باغ و بہار کا بلاٹ دوسری داستاں کے مقابلے میں چست نظر آتا ہے اس کے قصا یک دوسرے سے مناسبت رکھتے ہیں۔

بقول پروفیسر گیان چندجین

'' باغ وبہار'' کے بنیادی پلاٹ میں دوسری داستاں کی نسبت ندرت ہے ابتداء ضرورروایتی ڈھنگ پر ہے کہ بادشاہ کواولا دنہ تھی کیکن یہاں فرزند قصے کے شروع میں نہیں آخر میں پیدا ہوتا ہے''۔

کردارنگاری: کسی بھی قصے کوآگے بڑھانے کے لیے کرداروں کاہوناضروری ہے۔ کرداروں کے ذریعے وہ آگے بڑھے اور دلچین پیدا ہوتی ہے۔

''باغ وبہار'' کے کردار دوسری داستانوں کی طرح جا گیردارانہ اخلاق وعادات کی منائندگی کرتے ہیں۔ان کابڑا نمائندگی کرتے ہیں۔ان کابڑا مقصد عشق میں ڈوبے ہوتے ہیں۔ان کابڑا مقصد عشق میں کامیاب ہوتا ہے۔درویشوں میں کیسانیت پائی جاتی ہے کیوں کہ چاروں جذبہ عشق کے بارے میں بات کرتے ہیں،آزاد محبت کا کردارروایتی کردار ہے۔اس کے ذریعے روایتی بادشاہ کے خیالات وعادات کو پیش کیا ہے۔صرف دوجگہوں پر مافوق الفطری عناصرے کام لیا ہے۔

داستان میں شامل کر دار: چار درویش، خواجه آزاد بخت

مختار۔دمشق کی شنمزادی۔بصرہ کی شنمزادی،فرہنگ کی ملکہ، پیرمردعجمی کی بیٹی،خواجہسگ پرست، بیزادخان،ملک نیہال،ملک صادق،روشناختر۔ خواجہ آزاد بخت: داستان کامرکزی کردارہے ۔انصاف پروربادشاہ ہے ۔عقل وانصاف میں نوشنرادوں جیسی صفات رکھتاہے ۔اولا دنہ ہونے کے غم میں جنگل کارُخ کرتا ہے۔خداسے دعاؤں کے بعد بیٹا بیدا ہوتا ہے۔خوشی سے زندگی گزارنے لگتا ہے۔ عار درویش۔

مختار: بادشاہ کے ہاں بیٹا پیدا ہوتا ہے اس کا نام مختار رکھا جاتا ہے۔ یہ کر دار حسن وجمال کا پیکر ہے۔

خواجہ سرپرست: بیرکر دار بے حد شریف اور دُنیا شناسی سے ناوا قف ہے۔ بھائیوں سے باربار دھو کہ کھانے کے باوجو دہھی اُن کواپنا خیرخواہ مانتا ہے۔

م مشق کی شنرادی عشق اور کسن کے جذبے سے بدراہ رونظر آتی ہے۔ بادشا ہوں کا ساراانتقامی جذبہ رکھتی ہے خوشامد برداشت نہیں کرتی۔

بھرہ کی شنرادی۔ سخاوت کی وجہ سے مشہور ہے ۔صاحب ہمت اور صاحب عقل ہے۔ رکاوٹ کی وجہ سے قاری کو متوجہ کرتی ہے۔ سخاوت اسے زیت دیتی ہے۔

سراندلیش کی شنرادی: عجیب وغریب کردار ہے ۔ پہلے خواجہ سرپرست کی جان لینا جا ہتی ہے بعد میں اس سے شادی کر لیتی ہے ۔خواجہ کو نماز پڑھتاد کھے کر طیش میں آجاتی ہے لیکن بعد میں خواجہ کے چند جمول سے پگل جاتی ہے۔اسلام قبول کر لیتی ہے۔

وزیر کی بیٹی: تمام نسوانی کرداروں میں اہم ہے ذہانت، عقلندی، دلیری کا پیکر ہے۔ سوداگر نیچ کا بھیس بدل کروہ کام کرتی ہے جوعموماً بیٹے کیا کرتے ہیں بدکردار توت ارادی اور جذبیمل کی بھی عکاسی کرتا ہے۔

ما فوق الفطری کردار: داستانوں میں عموماً ما فوق الفطری عناصر کا استعمال کیا جاتا ہے ان کے استعمال سے داستان کی دلجمعی میں اضافہ ہوتا ہے۔

بقول فرمان فتح بورى

''ما فوق سے داستانوں میں پھیکا بن نہیں بانکین پیدا ہوتا ہے'۔

''باغ وبہار''میں صرف دوجگہوں پر مافوق الفطری عناصر کا استعال کر کے داستان کو آگے بڑھایا ہے۔ چوشے درویش میں نیم روز کے شہرادے ۔ آخر میں جنوں کا بادشاہ ملک شہیال سامنے آتا ہے۔

مجموعی طور پرکہا جاسکتا ہے کہ باغ و بہار کے کرداردوسری داستانوں کے مقابلے میں حقیقی نظراً تے ہیں ۔ساجی معاشے سے تعلق رکھتے ہیں ۔مافوق الفطری عناصر سے کم کام لیا ہے۔

بقول کلیم الدین احمر'' سادگی و پر کاری بیک وقت متمع ہیں''۔

کسی بھی شاعر یا نثر نگار کی خالص ادبی حیثیت کا انحصاراس کی تحریر کے موضوع ، ہیئت اور تکنیک سے زیادہ اسلوب بیسے طرزِ نگارش یا طرزادا بھی کہتے ہیں کسی بھی شاعر یا نثر نگار کے تفصیلی مطالعہ اور پھراس کی عظمت اور انفرادیت طے کرنے ہیں سب سے زیادہ معاون ثابت ہوتا ہیا۔سلوب وہ کلید ہے جوایک طرف توادیب کی تخریر کے حوالے سے ادبیب کی شخصیت اور اس کے ذہنی ،نظریاتی ونفسیاتی شب وفراز کے محل کھولتا ہے وہیں دوسری طرف ادیب کے عہد کے عام سیاسی ،سماجی ، ثقافتی صور تحال اور عروج وزوال کو بے نقاب بھی کرتا ہے اس لیے شعروادب میں اسلوب کی انفرادیت اور عظمت کوہی فنکاری کہا جاتا ہے۔

میرام تن نے ''باغ و بہار'' کی شکل میں اُردونٹر کوایک نیااسلوب دیاہے۔انھوں نے تقریر کی زبان کو تحریر کی زبان کی شکل عطا کی ہے۔ان کے پاس عوام وخاص میں بولی جانے والی زبان کے الفاظ کا بہت بڑا ذخیرہ موجود تھا۔'' باغ و بہار'' منفر داسلوب کی وجہ سے اُردوادب کی تمام داستانوں میں یکتاہے۔

اسلوب کی خصوصیات: روز مرہ عام بول حیال کی زبان کا استعال جیسے کبڑے و پڑے کے پینک پھا نگ منگا منگا فقیر بن کروغیرہ۔

مرادف الفاظ کا خوب استعال کیا ہے۔اس سے اسلوب کی خوبصورتی دوبالا ہوتی ہے۔

کئی کئی الفاظ ایک ساتھ استعال کیے ہیں جن کامفہوم ایک جبیبا مثلاً نوکر جپاکر، آتش بازی وغیرہ ان سے اسلوب کی خوبصورتی اور بھی پُر ہوگئی ہے۔ مختلف صنعتوں کا استعمال مثلاً مراعات النظر، نقاد وغیرہ۔

ہندی الفاظ کا استعال دِل کھول کر کیا ہے بیان کے اسلوب کی خاص پیچان ہے۔ غرض اسلوب کے لحاظ ہے'' باغ و بہار'' اُردونٹر کی تاریخ میں انقلاب کی حثیت رکھتی ہے۔ان خصوصیات کی بناپر'' باغ و بہار'' زندہ جاوید کتاب کہلانے کی حقدر ہے۔ بقول نورالحین نقوی

'' یہ ہماری زبان کی سدا بہار کتاب ہے اسے ہر دور میں پڑھا جاتار ہاہے اور پڑھا جاتا رہےگا''۔

تهذیب ومعاشرت \_ بقول پروفیسر گیان چندجین

''امن نے جس شے کا ذکر کیا ہے تفصیل کے انبار لگادیئے ہیں۔انھوں نے شعوری طور پراپنی تصنیف میں دلی کی معاشرت کے نقوش کوجا بجام محفوظ کیا ہے۔

''باغ وبہار''اپنے عہدی معاشرت کابیاں ہے اور پورے قصے میں ہندوستانی زندگی کی جھلکیاں نظر آتی ہیں۔میرام آس ہندوستانی زمین سے وابستہ ہے۔ یہاں کے رسم ورواج اور تہذیب ومعاشرت سے پوری طرح واقف ہے۔ یہی وجہ ہے کہ''باغ وبہار'' میں دلی کے لال قلعہ کاساز وسامان اور وہاں کی عالی شان عمارتیں موجود ہیں،باغ وبہار میں چیز وں اور کھانوں کی طویل فہرست موجود ہے۔ عام آدمی کھانے کے اسے ناموں سے بھی واقف نہیں ہوتا۔ کھانے کی یقضیل اس بات کی گوائی دیتی ہے کہ میرام آس شاہی دستر خوان کے لواز مات سے بخو کی واقف تھے۔

اگرچہ''باغ وبہار'' کا شار مخضر داستانوں میں ہوتا ہے۔اس کے باوجود اس میں ہرایک چیز کی تفصیل موجود ہے۔ تہذیب ومعاشرت کے یہاں کی یہی تفصیل باغ وبہار کی اہمیت میں اضافہ کرتی ہے۔

دوسری داستانوں کی طرح اس داستان میں بھی پیدائش سے لے کر وفات تک کی رسومات کا ذکر ہے ۔ بیچ کی ولادت پرخوشیاں منانا ،مٹھائیاں تقسیم کرنا،صدقے دینا۔ سفر پرجاتے وقت امام ضامن باندھنا، ماتھ پرٹیکالگانا ۔شادی کے موقع پر سہرا باندھنا۔اورانقال پر چہلم ہوتا ہے یہ جبھی ہندوستانی رسم ورواج ہیں جو''باغ وبہار''میں کھری پڑی ہیں۔

ہندوستان میں صدیوں سے توہم پرتی اور فرسودہ روایات زیادہ رہے ہیں۔ یہاں دواسے زیادہ دُعاپریقین کیاجا تاہے۔غرض اس کتاب میں شروع سے لے کرآ خر تک ہندوستانی تہذیب کے نظارے دیکھنے کو ملتے ہیں۔

بقول ڈ اکٹر سیدعبداللہ

'' داستان ہونے کے باوجوداس میں دلی کے درود بواراس کے اشخاص وافراد کی چلتی پھرتی بلکہ بولتی حالتی تصویریں نظراؔ نے لگتی ہیں۔

أردونثر كاشابهكار كارنامه: بقول وحيدقريثي

''اس سےزاُردونٹر میں ایک نئی سمت کا بیتہ چلا''۔

اُردونٹر کی تاریخ میں ''باغ و بہار'' سنگ میل کی حیثیت رکھتی ہے۔غالب نے اپنا چراغ میرام ن کے چراغ سے جلایا۔ سرسید کی علمی نثر کے لیے راستے ہموار کیے۔

عام بول چال کی زبان کااستعال : بقول مولوی عبدالحق'' اپنے زمانے کی فضیح شیرین زبان ہے''۔میرامن نے اس بات کا دعویٰ خود کیا ہے کہ عام بول چال کی زبان کوتریں زبان کی شکل عطاکی ہے۔ چنانچے وہ اس سلسلے میں رقم طراز ہیں۔

"اسی محاورے میں لکھنا شروع کیا جیسے کوئی باتیں کرتا ہے"

بقول ڈاکٹر گیان چندجین

"ميراگراہل زبان تھے توامن خالقِ زبان"۔

تصوریشی: غض کی تصوریشی کی ہے کرش چندر کی طرح انھیں تصوریشی برعبور حاصل

تھا۔ دہلی کی عمارتوں اور شادی بیاہ کے حالات وواقعات اس طرح بیان کیے ہیں ایسا لگتاہے کہ ہم اس موقع پرخود موجود ہیں۔

سادگی وسلاست: بقول ڈاکٹراعجاز حسین ''باغ وبہار'' کی سادگی وسلاست نے اُردوزبان میں ایک نیار استہ کھول دیا''۔

سادگی،سلاست،روانی،شیرینی، پختگی وغیرهاس کی نمایان خصوصیت ہیں۔ بقول مولوی عبدالحق

''سادگی وسلاست الیی خصوصیت ہے جسے کتاب کے کسی حصے میں تلاش کرنے کی ضرورت نہیں ۔اول تا آخراس کا ہرفقرہ ہگڑااورلفظ سلیس فضیح ہے''۔

فصاحت وبلاغت: بقول وقار عظیم: ''باغ وبہار کی سب سے بڑی خوبی فصاحت وبلاغت ہے''۔

كردارول كے لحاظ سے زبان كااستعال:

میرامن نے کرداروں کے لحاظ سے زبان کا استعال کیا ہے۔ بیروہی کرسکتا ہے جس کا مطالعہ ومشاہدہ کافی وسیع ہو۔ انھوں نے زندگی عوام کے بیج گزاری اس لیے وہ مختلف طبقات کے لب و لہج سے بخو بی واقف تھے۔ جگہ جگہ محاور سے اور کہاوتیں قلم بندگی ہیں۔ حاصل کلام: مجموعی طور پر کہا جاسکتا ہے کہ'' باغ و بہار' سے اُردوادب میں ایک نے باب کا اضافہ ہوتا ہے۔ جدید نثر کا آغاز ہوتا ہے۔ اُردونٹر نئے اسلوب سے متعارف ہوتی ہے۔ سادگی وسلاست اُ بھر کرسا منے آتی ہے۔ د ، بلی کی تہذیب ومعاشر سے کا پتہ چلتا ہے۔ سادگی وسلاست اُ بھر کرسا منے آتی ہے۔ د ، بلی کی تہذیب ومعاشر سے کا پتہ چلتا ہے۔ نئے محاورات ، الفاظ ، فارسی تر اکیب تشبیہات واستعارات میں اضافہ ہوتا ہے۔

بلاشبہ اُٹھار ہویں اورانیسویں صدی میں لکھی جانے والی نثری کتابوں میں''باغ وبہار''ہیرے کی حیثیت رکھتی ہے۔

بقول سرسيداحمه خان

''میرامن کواردونٹر میں وہی مقام حاصل ہے جوشاعری میں میرتقی میر کوحاصل ہے ''۔

## کونپل کا تنقیدی تجزیه

ناصرحسین شعبهاُردوجموں یو نیورسٹی

انورسجاد کا شاراردو کے علامتی افسانہ نگاروں میں ہوتا ہے۔ کونیل اُن کا ایک ایساافسانہ ہے جو ہمیشہ یا در کھا جائے گا۔ کونیل ایک علامتی کہانی ہے جس میں حکمران طبقے اور مظلوم عوام جس کی نمائندگی ایک شاعر کرتا ہے کے در میان تصادم کوموضوع بنایا ہے۔

ایک طرف نقاب پوش ظالم ہیں جن کی کوئی پہچان نہیں تو دوسری طرف مظلوم عوام جن میں کسان، مزدور ،کلرک، شاعر غرض تمام نچلے و متوسط طبقے کے نمائندے ہیں۔ انہی میں سے ایک کردار جو باشعور اور عقلند ہے اس طبقے کے ناکردہ گنا ہوں کی سزایا تا ہے۔ یہ کردار کوئی چور بدمعاش یا جواری نہیں بلکہ ایک باشعور شخص ہے جوموجودہ صور تحال سے مطمئن کوئی چور بدمعاش یا جواری نہیں بلکہ ایک باشعور شخص ہے جوموجودہ صور تحال سے مطمئن نہیں ۔ وہ سان میں پلتی برائیوں کے خلاف انقلاب لا ناچا ہتا ہے اور اس مقصد کی خاطرا پی تملم اپنی آواز کو استعمال کرتا ہے۔ وہ کسی بہوم کے سامنے تقریر کرنے کے الزام میں گرفتار کرلیاجا تا ہے۔ ظالم طبقے کے نقاب پوش اُسے گھرسے لے جاکر زنداں میں ڈال گرفتار کرلیاجا تا ہے۔ ظالم طبقے کے نقاب پوش اُسے گھرسے لے جاکر زنداں میں ڈال دیتے ہیں اور ظلم و تشدد کا نشانہ بناتے ہیں۔ اس کے باجوجود بھی وہ اس کردار کے انقلا بی ذہن کو بدل نہیں سکتا۔ اس سلسلے میں یہ کردار اینے نیچ کو اپنا انقلا بی وارث بنا تا ہے۔ انقلاب کا جو نیچ اُس نے بویا تھا وہ اب کونیل کی صورت میں اُس کے آگن میں پھوٹ یہ جس کی حفاظت نئی سل نے اپنے ذمے لے کو شاں خاصاعہ حالات کے باوجود بی جو الدسے می وراخت کے تحفظ کے لئے کوشاں خاصاعہ حالات کے باوجود بی جو الدسے می وراخت کے تحفظ کے لئے کوشاں خاصاعہ حالات کے باوجود بی جو الدسے می وراخت کے تحفظ کے لئے کوشاں خاصاعہ حالات کے باوجود بی جو الدسے می وراخت کے تحفظ کے لئے کوشاں خاصاعہ حالات کے باوجود بی جو الدسے می وراخت کے تحفظ کے لئے کوشاں

ہے۔وہ اپنے باپ کوظلم وتشدد سے نہیں بچاپا تالیکن فطرت کی جبریت اور طوفان برق و بارال سے کونپل کو بچانے میں کا میاب ہوتا ہے۔کونپل انسان کوقدرت کی طرف سے ملنے والی حوصلے اور ہمت کی اُس دولت کی نمائندگی کرتی ہے جس نے کڑی سے کڑی منزلوں سے گذرتے ہوئے بھی اِسے کا میا بی و کا مرانی سے ہمکنار کیا ہے۔ارادے اور حوصلے کی کونپل انسان کو چٹانوں سے ٹکرانے کا حوصلہ عطا کرتی ہے۔اور کچھ عناصرا یسے بھی رہتے ہیں جوظلم وتشدد کے خلاف انقلاب کا سبب بنتے ہیں جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ تخریب کے طوفان میں بھی تعمیر کی کلیاں کھتی ہیں۔

'' کونپل'' کے مرکزی کر دار کوانور سجاد نے ان تمام آزمائشوں سے گزار نے کی کوشش کی ہے جس سے آ مریت کے دور میں انسان گزرتے ہیں۔اس کواُس کی ماں اور ہیوی کے سامنے طرح طرح کی اذبیتیں دی جاتی ہیں جن کے زخم اُس کی ماں اور ہیوی کوبھی اذبیت دیتے ہیں لیکن وہ اپنا نقلانی ذہن نہیں بدلتا۔

اس افسانے میں کئی استعارے موجود ہیں۔افسانے کے آغاز میں فوجی افسر کی فریم شدہ تصویر کود یوار پر لئے دکھایا گیا ہے۔اس کے اوپرایک چھپکلی اور قریب ہی ایک پہنگا بھی دکھایا گیا ہے۔جسے چھپکلی ہڑپ کرنے کی تاک میں ہے۔اس کی جنبش سے تصویر ہال رہی ہے جس سے وہ دھاگے ایک ایک کر کہ کئے جارہے ہیں۔ یوں لگتا ہے جیسے تصویر گرنے ہی والی ہے جواس بات کی علامت ہے کہ ایک زبردست لیکن خوشگوارانقلاب آنے ہی والی ہے جواس بات کی علامت ہے کہ ایک زبردست لیکن خوشگوارانقلاب آنے ہی

کونیل نہ صرف خوبصورت بلکہ ہراعتبارے ایک مکمل کہانی ہے۔طاقتور طبقے مظلوم کا ستحصال کرتے رہیں گے۔ جہاں اس کا سلسلہ کسی نہ کسی شکل میں جاری رہے گا وہاں پچھ تخفے نازک ہاتھ جاہے وہ اپنے مظلوم باپ کا دفاع کرنے کی طاقت نہ رکھتے ہیں۔ پروہ نئ پھوٹنے والی کونیل کوموسم کے گرم وسر دسے ضرور بچالیں گے۔ ظالم ہاتھ یہ نہیں سمجھے کہ وہ ایک زندگی کوساجی طور سے ختم کرنے میں لگے ہوئے ہیں لیکن بیا ندازہ نہیں ہوتا کہ اس 345 میں مصروف ہوتے ہیں۔ کہانی کا یہی الکھے بے شار ہاتھ تھی نازک کونیلوں کوزندگی دینے میں مصروف ہوتے ہیں۔ کہانی کا یہی مثبت پہلوا سے ایک طرح کی لازوالیت عطاکرتا ہے۔افسانے کے اختتام پر جہال ایک طرف ظلم وتشدد کی انتها کود کھایا گیاہے۔

وہاں دوسری طرف بچہ طوفانی بارش سے کونیل کو بچانے میں کوشال نظر آتا ہے۔ اس انسانے میں انورسجاد پیکرتراشی کے عمدہ جوہر بھی دکھاتے ہیں۔وہ الفاظ کے سہارے کاغذ پرتصوری چلتی پھرتی دکھاتے ہیں اورافسانہ مختصرفلم کامنظر بن جاتا ہے۔ انورسجاد نے علامتی اوراستعاراتی افسانے میں شاعری، مصوری ،موسیقی اور تصویرکشی كاخوبصورت امتزاج ملتاہے۔

## كينڈاميں اردو كے فروغ ميں اشفاق حسين كارول

جاویداحمدشاه پی ۔انچے۔ڈی ریسرچ اسکالر شعبۂ اردویو نیورشی آف جموں

ای میل shahjavaid002@gmail.com:ای میل

رابط نمبر:7006834309

معاثی ضرورتوں کی وجہ سے لوگ ہمیشہ ایک شہر سے دوسر سے شہر اور ایک ملک سے دوسر سے ملک منتقل ہوتے رہے ہیں۔ ترک وطن کی بعض دوسری وجوہات بھی ہوتی ہیں لیکن اس میں زیادہ اہم کر دار معاشی ضرورتوں کا ہوتا ہے۔ ایک خطے یا علاقے کے بسنے والے جب بھی کسی وجہ سے ترک سکونت اختیار کر کے ہجرت کرتے ہیں توہ ہ ایک پوری طرز زندگی اپنے ساتھ لاتے ہیں ۔ اس میں زبان ، ندہب، رہن سہن کے طور طریق، رسم ورواج، لباس اور آ داب وروایات سب ہی شامل ہیں۔ اپنے اجداد کی زمینوں کوچھوڑ کرنے علاقوں کی جبتو کی یہی ضرورت اور جذبہ نئے جہانوں اور نئی زمینوں کی دریافت کرنے علاقوں کی جبتو کی یہی ضرورت اور جذبہ نئے جہانوں اور نئی زمینوں کی دریافت کا باعث بنا ہے۔ افرا داور تو موں کی اس نقل مکانی کا اثر اس آباد کی پر پڑتا ہے جہاں نئے لوگ آکر بستے ہیں۔ انسان کے انسان سے رابطے کا پہلا وسیلہ ابلاغ ہے۔ آج کے دور میں بیا ابلاغ اشاروں سے نہیں ہوسکتا لہذا ''زبان' وہ پہلا عضر ہے جونقل مکانی کے بعد نئی بیتیوں اور آباد یوں میں عمل انگیز کا کر دار اداکرتی ہے۔ ابلاغ کا برتی ذریعہ انٹرنیٹ، شین اور تہذیبی انقلاب کا باعث بن رہی ہے۔

آہتہ اور بھی ذرادم لے کر پھراچا تک یکا یک یوں آگے بڑھ جاتی ہے کہ اپنے وجود سے گی اور دھاروں کوجنم دیتی ہے۔ اس طرح ان نئے دھاروں سے وہ اپنے وجود میں مزید پھیلاؤ پیدا کردیتی ہے۔ پھھاسی طرح پانی کے دھار کا بیسفرآگے بڑھتا رہتا ہے، مگر بیسفر صرف تب تک روال دوال ہے جب تک کہ اس دھارک منبے سے نکلنے والا پانی قائم ودائم ہے ایک بارجب بیمنہ سو کھ جائے یااس کو بند کر دیا جائے تو اس دھار کا سفر بھی وہیں پردھبر سے دھیرے تمام ہوجانا شروع ہوجاتا ہے اور بہت ہی کم وقفے میں وہ اپنا دم توڑ دیتی ہے۔ ٹھیک اسی طرح سے دنیا کی کوئی بھی زبان صرف اسی وقت تک اپناوجود، اپنا سفر قائم و دائم رکھ سکتی ہے جب تک کہ اس زبان کے بولنے والے اس زبان کے شیدائی ، اس زبان کے فیم والی بار اس تحفظ کے ذمہ دار لوگ اس زبان کے تحفظ و آبیاری میں مشغول رہیں گے۔ ایک بار اس تحفظ و آبیاری میں مشغول رہیں گے۔ ایک بار اس تحفظ و آبیاری میں مشغول رہیں گے۔ ایک بار اس تحفظ و آبیاری میں دیان جود کھود ینا شروع کردے گی۔

دنیامیں بوں تو ہزاروں زبانیں کھی اور بولی جاتی ہیں مگران ہزاروں زبانوں میں سے صرف ۲۰ سے ۳۰ زبانیں ہی الی ہیں جضوں نے اپنے اوب وتہذیب کی وجہ سے بوری عالم گیریت میں اپنی موجودگی درج کرائی اور ان ہی زبانوں میں سے ایک خوش قسمت زبان 'زبان اردو'' بھی ہے۔

اردوزبان اپنی لطافت، شیر پنی اور ادب و تہذیب کی وجہ سے لگ بھگ پوری دنیا میں اپنی جڑیں پھیلا چکی ہے۔ اردو محبت والفت اور رفعت و شفقت کی زبان ہے جس نے گزشتہ ایک ہزار سال سے خوب صورت لسانی معاشرے کے ذریعے دنیا کواخوت جہانگیری اور مروت عالمگیری کے حسن سے نواز اہے۔ شایدیہی وجہ ہے کہ داغ دہلوی کے شعریہ

اردوہے جس کا نام ہمیں جانتے ہیں دائغ ہندوستان میں دھوم ہماری زبان کی ہے کی صورت اب ار دووالوں نے ہے

اردو ہے جس کانام ہمیں جانتے ہیں واتع سارے جہاں میں دھوم ہماری زبان کی ہے

کردی ہے۔

اردوایک زبان ہی نہیں ایک تہذیب سے بھی عبارت ہے ۔اردوزبان وادب اور تہذیب کے پروانے لگ بھگ دنیا کے ہر خطے میں نہ صرف آباد ہیں بلکہ اس تہذیب کے سفیر کی حیثیت سے اس کارِ خیر میں ہمہ تن مصروف ہیں ۔اردوزبان وادب اوراردو تہذیب کی نئی بستیوں کے حوالے سے''امریکہ ، پورپ، آسٹریلیا، جاپان، ماریشس، سعودی عرب 'وغیرہ کے نام قابل ذکر ہیں اور آھی بستیوں میں سے ایک بستی کینیڈ ابھی ہے جس کواس کے اظ سے بڑی اہمیت حاصل ہے۔

کینیڈا میں ہندوستانیوں کی آ مدبیسویں صدی کے شروع میں بہت مشکل حالات میں ہوئی۔کینیڈا کی تاریخ یہ بتاتی ہے کہ ابتدا میں سفید فام اقوام کے علاوہ دوسری نسلوں کے لوگوں کے لیے یہاں کے دروازے اس طرح نہیں کھلے ہوئے تھے جسیا کہ آج کل نظر آ رہے ہیں کیوں کہ وہ ہندوؤں اور سیاہ فام لوگوں کواپنے ملک کے ماحول کے لیے سازگار نہیں سمجھتے تھے۔ دوسری جنگ عظیم کے بعد بیسلسلہ روز بروز بڑھتا چلا گیا اوراب پاکستان اور ہندوستان سے تعلق رکھنے والے لوگ قابل ذکر تعداد میں یہاں آباد ہونے لگے بیسویں صدی کے آخری نصف تک آتے آتے نقل وطن کرنے والے ایشائیوں کی تعداد میں اضافے کا بیگراف تیزی سے بڑھتا ہوانظر آتا ہے۔

'''اگرچہ تقریباً سوسال پہلے ہندوستان کے مہاجرین مشرق افریقہ اور جنوبی امریکہ ریل گاڑی کی پٹری بچھانے یاکوئی دیگر مزدوری کرنے گئے تھ کیکن اس کے بعد بیسویں صدی کی چھٹی دہائی تک یہاں سے کوئی بڑے پہانے پر ہجرت نہیں ہوئی۔ ۱۹۵۸ء کے

لگ جمگ پاکستان اور ہندوستان سے زیادہ تعداد میں مہاجرین پہلے برطانیہ۔ پھر جنوبی یورپ کے دیگر مما لک اور اس کے چندسال بعد مشرقی وسطی، امریکہ، کینیڈااورآسٹریلیا گئے۔''

یورپ کے مقابلے میں کینیڈا میں ہندوپاک سے نقل وطن کرنے والوں کی اکثریت بیسویں صدی کے نصف آخر میں آنا شروع ہوئی اورد کیسے ہی دیکسے چندعشروں کے بعد اس کے بڑے شہروں میں جنوبی ایشیائی تارکین وطن قابل ذکر تعداد میں نظر آنے لگے خصوصاً ٹورنٹواور اس کے گردونواح کے علاقوں میں اس فرق کونمایاں طور پردیکھا جاسکتا تھا۔ آخر آخر میں یعنی گزشتہ صدی کے اختتا م تک کینیڈا تارکین وطن کا منظر نامہ بڑی صدتک تبدیل ہو چکا تھا۔ برصغیر ہندوپاک سے ہجرت کرنے والوں کی اکثریت کاسب سے بڑا فائدہ یہ ہوا کہ انھیں کینیڈا کے جمہوری معاشر سے میں اپنی تہذیب و تدن کی آبیاری کے زیادہ سے زیادہ مواقع میسر ہیں ۔ یہاں کی حکومت تارکین وطن کوان کی اپنی زبان کی آبیاری کے زیادہ سے زیادہ مواقع میسر ہیں ۔ یہاں کی حکومت تارکین وطن کوان کی اپنی زبان کی آبیاری کے لیے زمین زر خیز کرنے میں دن رات کوشاں رہتے ہیں۔ اس منظرنا مے کی تبدیلی کی وجہ سے اب برصغیر ہندوپاک سے باہر برطانیہ کے بعد کینیڈ ااردوز بان وادب کا کیک اہم مرکز بنتا جار ہا ہے۔ فی الحال تارکین وطن کی مسلسل بعد کینیڈ ااردوز بان وادب کا کیک اہم مرکز بنتا جار ہا ہے۔ فی الحال تارکین وطن کی مسلسل آمداس مرکز کواسخکا م بخشے میں معاون و مددگار ہے۔

اردوکی نئی بستیوں میں امریکہ اور برطانیہ کے بعد کینیڈ اکوسب سے زیادہ اہمیت حاصل ہے۔ ایک انداز ہے کے مطابق شالی امریکہ میں جس میں کینیڈ ابھی آتا ہے یہاں تقریباً ۵۰ سے دیادہ ہفتہ وارا خبارات شائع ہوتے ہیں۔ اس کے علاوہ ۲۰ سے ۲۵ اردوریڈ یواور ۲۵ سے ۳۰ کموییٹی ٹی۔وی چینل بھی آتے ہیں۔ کینیڈ امیں کئی ساری اردولا بریریاں بھی موجود میں جن میں شخصی لا بریریاں بھی شامل ہیں۔ اسکیٹورنٹو کی یورک یونی ورسٹی Vork میں جن میں موجود ہیں۔ کینیڈ امیں کا بیں موجود ہیں۔ کینیڈ امیں University)

Sunday School's کی ایک روایت ہے جہاں مذہبی ودینی تعلیم کے ساتھ ساتھ اردو کی تعلیم بھی دی جاتی ہے۔اس کے علاوہ کینیڈ اکی تین یونی ورسٹیوں میں بھی اردو پڑھانے کاعمل جاری ہے۔

یہاں کے لوگوں میں اردو پڑھنے اور سکھنے کا جذبہ وجنون ہے، ذوق وشوق ہے، حوصلہ ہے، مواقع ہیں، بس اگر کچھ نہیں ہے تو وہ ہے تجربہ۔ یہاں کے اردوداں اردو کی ترقی کے لیے ایک بے تر تیب کام کررہے ہیں جس کے لیے اضیں رہنمائی کی ضرورت ہے۔ یہ تجربہ اور رہنمائی انھیں برصغیر کے اردواداروں کے تعاون سے ہی حاصل ہوسکتا ہے۔ غرض بیر کہ:

ذرانم ہوتو یہ مٹی بہت زرخیز ہے ساقی

کینیڈ انہ صرف ایک ترقی یافتہ اور خوب صورت ملک ہے بلکہ لسانی اقلیتوں کے لیے راحت مسکن بھی ہے۔ جدید کینیڈ اپنی رنگارنگ ثقافتوں سے جگمگار ہا ہے۔ یہاں غیر منقسم ہندوستان کی عظمت کا جلوہ پوری آب وتاب کے ساتھ نمایاں ہوا ہے۔ یہاں ہندوستان اور پاکستان کے تخلیق کاروں کی ایک دنیا آباد ہے جو ہمارے ذہنوں کوئی روشنی ، نئے زاویے اور نئے کتوں سے آشنا کراتی ہے۔ کینیڈ اکتخلیق کاروں کے یہاں علمیت بھی ہے اور ادبیت بھی ، فنی مہارت بھی ہے اور فکری بصارت بھی ، اخلاقی افکار بھی ہیں اور فہ ہی افکار کھی ہنون لطیفہ بھی ہے ماضی کی یا دبھی ہے اور حال کی فکر بھی ۔ ان تخلیق کاروں کی محبت نے اردوکو عالم گیریت عطاکی ہے۔ انھیں خدمت گاروں اور با کمال تخلیق کاروں میں ایک روثن اور با قمال می شفاق حسین کا ہے۔

نئی بستیوں میں اردو کے ارتقا کے حوالے سے کینیڈا میں اشفاق حسین کا نام نصف النہار پرآ فتاب سربہ فلک کی طرح جلوہ گر ہے۔ ہزاروں میل دور رہنے کے باوجود بھی انھوں نے اردوشعروادب اوراردو تہذیب کے وسلے سے خود کواپنی مٹی اور اپنے وطن سے جوڑ کررکھا ہے۔ وہ ایک البیلے شاعر ہونے کے ساتھ ساتھ ایک بہترین ادیب اور نقاد بھی ہیں۔اشفاق حسین نے 9 کواء میں کینیڈا کا امیگریشن حاصل کیا اور ۲۹ مارچ • ۱۹۸ء کووہ

کینیڈا کے خوب صورت شہر ٹورنٹو پہنچ۔ وہاں آج کے مقابلے میں اس وقت گرچہ اردو ہو لئے والوں کی تعداد کم تھی مگریہ تعداد یہاں مشاعروں اور باقیہ ادبی مجالس کے وقاً فو قاً منعقد کرانے کی بدولت بڑھ گئی۔اشفاق حسین نے اپنی تصنیف'' فیض حبیبِ عنبر دست'' میں اس ماحول کا ذکر کچھ یوں کیا ہے:

'' ابھی تارکین وطن اس شہر میں پوری طرح اپنے قدم نہیں جماسکے تھے ۔آج کے مقالبے میں نسبتاً کم آبادی تھی کیکن جذبوں کا یمی عالم تھا،شاپداس سے کچھ زیادہ ہی رہاہو۔انھیں دنوں ٹورنٹو یونی ورشی کے شعبۂ علوم اسلامی میں بروفیسرعزیز احمد اسیے علم فن کی تمام روشنیوں کے ساتھ، زندگی کی آخری ساعتیں گزاررہے تھے۔۔۔اکادکا گھروں پرشعروشاعری کی محفلیں جمتی تھیں ۔مقامی شعرا کی تعداد آج کے مقابلے میں نسبتاً بہت کم تھی۔ چنانچہ ایسے لوگوں کو بھی دعوتِ کلام دی جاتی تھی جو با قاعدہ شاعر نہیں تھے۔ بیہ لوگ اساتذہ کا کلام ،اٹھی کا کہہ کر سناتے تھے ۔مقصد صرف بیتھا کہ کسی طرح اس دیارغیر میں اردو کے چراغ کی لوکو تیز رکھا جائے۔ ۲ اسنے وطن سے دور جب کوئی شخص کسی دوسرے وطن میں جابستا ہے تو وہ وہاں اپنے وطن کاسفیر کہلا تا ہے۔ وہاں کے مقامی لوگ اس شخص کے قول وفعل اور کر دار وعمل سے اس کے ملک کی تہذیب وتدن کا اندازہ لگاتے ہیں۔ دیار غیر کی زبان وادب اور تہذیب وتدن میں رہ کراینے وطن کی زبان وادب اور تہذیب وتدن کو برقر اروقائم ودائم رکھناکسی بیتے ریکتان میں پھول کھلانے کے چیلنج کے برابر ہے اور جو شخص اس چیلنج کو قبول کرتاہے اور ساتھ ہی ساتھ اس میں فتح یاب بھی ہوتا ہے اس شخص کو جتنا بھی سراہا جائے وہ کم ہے۔ آیسے ہی شخص پھرمستقبل میں اپنے وطن اوراینی زبان وادب کی مثال بن جاتے ہیں۔اسی لیے اردو کے تقریباً تمام ہی حلقوں نے اپنی سرزمین میں رہتے ہوئے دیارغیر کے ادیبوں ، شاعروں، ثقافتی کارکنوں کو ہمیشہ قدر کی نگاہ سے دیکھااور سراہا ہے۔ اس کی جھلک وقباً فو قباً برصغیر ہندویا ک سے شائع ہونے والے اخباروں، رسالوں، کتابوں یا سفرناموں میں جگہ جگہ نظر آتی ہے۔ ایساہی ایک مخضر سفرنامہ ' سفر آشنا'' پروفیسر گوپی چند نارنگ صاحب کا ہے۔ بیسفر انھوں نے اشفاق حسین کے ٹورنٹو میں بسنے کے ایک سال بعد یعنی ۱۹۸۱ء میں کیا۔ ٹورنٹو سے واپسی پرانھوں نے اس سفرنامے میں اس زمانے کی ٹورنٹو کی ادبی میں کیا۔ ٹورنٹو کی ادبی فضا کا ذکر بڑی جیرت اور دلچین سے کیا ہے۔ مثلاً وہ لکھتے ہیں:

''یہاں اردوادب سے دلچین رکھنے والوں کا یک وسیع حلقہ موجود ہے۔ یہ ہر مہینے ادبی جلسے کرتے ہیں، شعروشاعری کی نشسیں ہوتی ہیں، اردو پڑھانے کی باقاعدہ جماعتیں بھی ہوتی ہیں اور بھی بھی خاص پروگرام بھی منعقد کیے جاتے ہیں۔'' سی

سے بات اب اور ہے کہ گوئی چند نارنگ صاحب کی بھی بھی خاص پروگرام منعقد کیے جانے والی بات اب روز بروز طول کپڑتی جارہی ہے اور اس میں آئے دن اضافے ہوتے رہتے ہیں۔ استی کی دہائی میں جوبھی ٹورنٹو گیا اس نے وہاں کی ادبی محفلوں اور ان کی رونقوں کے بارے میں بہت ہی مثبت انداز میں تذکرہ کیا ہے اور ساتھ ہی ساتھ اس کے روح رواں اشفاق حسین کی ادبی اور نظیمی صلاحیتوں کا بھی اعتراف کیا ہے۔خواجہ احمد عباس نے کینیڈ امیں اردو کی ترقی وتر وت کے حوالے سے ہندوستان کے سپنوں کا شم میکی سے نکلنے والے اخبار 'نبٹر' ، جس میں وہ مستقل کالم کھتے رہے۔ اس میں انھوں نے ۱۹۸۲ء میں اشفاق حسین کی ایک کتاب پر تبھرہ کرتے ہوئے اردوز بان وادب کے پھیلاؤ کے بارے میں کھاتھا۔ اقتاس ملاحظہ ہو:

''اردود نیا کا پھیلاؤ بڑھتا جارہا ہے۔۔۔ جہاں جہاں پاکتانی اور ہندوستانی گئے وہاں اردوکوساتھ لے گئے۔اس طرح اردونہ صرف وسط مشرق میں اور خلیج فارس کے قریب کے ملکوں،عراق، سعودی عرب، مسقط، امارات، دبئ، بحرین وغیرہ کئی ملکوں بلکہ سات
سمندر پارکنیڈا اور امریکہ بھی پہنچ گئی۔ کینیڈا میں پہلے سے اردو کے
لیے ایک ماحول بن چکا تھا کیوں کہ پنجا بی (ہندومسلمان، سگھ) وہاں
کافی آباد تھے۔ انھوں نے ہی کینیڈا کی زرعتی ترقی کی داغ بیل
ڈالی۔ پاکستانیوں اور پچھ ہندوستانیوں کے جانے سے اب تو کینیڈا کی
ڈالی۔ پاکستانیوں اور پچھ ہندوستانیوں کے جانے سے اب تو کینیڈا کی
بڑا اور جائز مقام ہے اور اسی کی نمائندگی اشفاق حسین صاحب کی
شاعری کرتی ہے۔' ہی

اشفاق حسین اوران کے ساتھیوں کی امتیازی خدمات اور شبا نہ روز محنت ہی کا نتیجہ ہے کہ ۵۰۰ ۲۰ میں ساہتیہ اکا دمی کی جانب سے نئی دہلی میں ''اردو کی نئی بستیاں'' کے عنوان سے ایک عالمی مشاعر ہمنعقد ہوا۔ اس عالمی سیمنا رمیں بی ۔ بی ۔ سی (BBC) کے رضاعلی عابدی نے کینیڈا کے اردوماحول کے بارے میں بڑی جیرت کے ساتھ کہا تھا کہ امریکہ اور برطانیہ کے برخلاف:

''کینیڈامیں مختلف صورت نظرآئی۔ اکثر ہے اردوبول رہے تھے۔اس کے اسباب بہت دلچسپ ہیں۔ایک توبہ کہ بے حد لمبا چوڑ املک ہے۔ ایک کنبہ دوسرے سے ملنے جائے تو موٹر گاڑی دودوتین تین گھنے چاتی ہے تب کہیں منزل مقصود آتی ہے۔اس کے علاوہ جب سردی پڑتی ہے تو غضب کی پڑتی ہے۔ نتیجہ یہ ہوا کہ سب نہیں تواکثر کنے اپنازیادہ وقت اپنی ہی چاردیواری کے اندرگز ارتے ہیں۔ چنانچہ اہل خانہ کے درمیان گفتگو کا رابطہ بر قرار رہتا ہے۔دوسراسب یہ ہے کہ کینیڈ اکے شہر ٹورنٹو کومقامی طور پرشہراردو کہا جانے لگا ہے۔اس علاقے میں اردو کا کافی چلن فور پرشہراردو کہا جانے لگا ہے۔اس علاقے میں اردو کا کافی چلن

ہے۔ برصغیر سے مختلف فنکار کثرت سے آگراپی زبان میں فن
کامظاہرہ کرتے ہیں۔۔۔تیسرا دلچیپ سبب یہ ہے کہ برطانیہ اور
امریکہ کے برعکس کینیڈا کے ٹیلی ویژن پراردو پروگرام مفت آتے ہیں
اوررات دن آتے ہیں۔ کئیے چول کہ بیشتر وقت گھروں
میں گزارتے ہیں، نئی نسل نے ان پروگراموں سے ایک طرح کی
وابستگی قائم کرلی ہے اورزبان اب نسل درنسل نہیں بلکہ ٹیلی ویژن
درنسل چل رہی ہے۔'' ہے

کینیڈا میں اردو کی ترقی و تروی کے لیے جہاں اردو کے شیدائیوں نے اپنی طرف سے ہرطرح کی کوشش کی وہیں اس کوشش کو ممکن بنانے میں وہاں کی ملٹی کلچرل پالی کا بھی بڑاہاتھ ہے۔ بات ہے ہے کہ گزشتہ صدی کے آخری بچیس میں سالوں کے دوران کینیڈا میں جو محتلف ثقافتوں اور زبانوں سے تعلق رکھنے والوں نے اپنے تہذیبی ، ثقافتی اورلسانی ورثوں کی حفاظت کی ہے تواس میں حکومت کینیڈا کی دملٹی کلچرل پالی''کا بھی اچھا خاصا ممل دخل رہا ہے۔ اس سرکاری پالسی کے نتیج میں فرانسیسی اورائگریزی کے ساتھ ساتھ دوسری زبانیں بھی ترقی کے راستے پرگامزن ہوئیں اوران کی ثقافتوں کے نقش بھی نظر آنے گے۔ ان ربانوں میں اردو نے بھی نمایاں طور پر نہ صرف اپنی ترقی کی راہیں ہموارکیس بلکہ اپنی بین زبانوں میں اردو نے بھی نمایاں طور پر نہ صرف اپنی ترقی کی راہیں ہموارکیس بلکہ اپنی بین کمیونیٹیز " Communities "کے دوران رابطے کی زبان کا کر دار بھی ادا کر ربی ہمیونیٹیز انہیشہ سے ملٹی کلچرل ملک رہا ہے لیکن اس نظر نے کو باقاعدہ تسلیم کرنے کار بھان میسویں صدی کے آخر میں ہوااور یہی وہ زمانہ ہے جب اردوز بان وادب نے اس کی خوب میسویں صدی کے آخر میں ہوااور یہی وہ زمانہ ہے جب اردوز بان وادب نے اس کی خوب میسورت فضاؤں میں اپناحسن بھیر ناشروع کیا تھا۔ جس کے حسین ورکش نظار آنے ترکی کینیڈ اس کے کئی شہروں خصوصاً لور تو میں دیکھنے کو جا بچا ملتے ہیں۔

اینی زبان کو زندہ رکھنا اور نئے علاقوں میں اپنی آنے والی نسلوں کا اپنی زبان اور

تہذیب سے رشتہ قائم رکھنا، تارکین وطن کی اہم ضرورت ہوتی ہے، کسی مقامی ثقافت میں ضم ہوکرا پناتشخص کھود ہے کے بجائے اس کے ساتھ ساتھ اپنی ثقافت اورا پنی زبان کو محفوظ رکھنے کے اس ملٹی کلچرل فارمولے کے تحت ہی اردوزبان وادب سے محبت کرنے والوں نے بھی اپنے قیمتی سرمائے کو خصرف مید کہ محفوظ کرنے کے لیے بلکہ ان کے فروغ کے لیے بھی مسلسل جدوجہداور بے لوث خدمت کی ہے۔اشفاق حسین جیسے حساس شاعر نے بھی اس مسکلے کواپنے پیش نظر رکھا۔ چنا نچہ ان کی نثری تحریروں میں اس کی جگہ جگہ نشان دہی ہوتی ہوتی ہے۔'' آشیاں کم کردہ''کے دیبا ہے میں انھوں نے اس حوالے سے لکھا ہے:

''مجر کی ادب تخلیق کرنے والوں کا ایک اور بڑا مسکنی ثقافت، نئی تہذیب اور نئے تمدن سے گراؤ اور میل ملاپ کا بھی ہے۔ پانی کے ایک قطرے اور سمندر کے ملاپ یا گراؤ دونوں صورتوں میں قطرے ہی کو اپنے وجود سے ہاتھ دھونا پڑے گا۔لیکن میہ جانتے ہوئے بھی پانی کا ایک قطرہ اپنی شاخت برقرار رکھنے کے لیے ہر لمحہ مصروف کارر ہتا ہے وہ جو اپنے وجود کوان ثقافتوں میں مکمل ضم کرنے کے لیے بہت آگے بڑھ گئے ان کے بارے میں صرف یہی کہا جاسکتا ہے کہ مجبوری و دعوئی گرفتاری الفت

دستِ تہہ سنگ آمدہ پیاں وفا ہے ......آج کینیڈا،امریکہ،آسٹریلیااور دیسٹ انڈیز کے سنرہ زاروں پرانگریزی،تہذیب وثقافت اور زبان وادب کا سورج اپنی

پوری آب وتاب سے چمک رہا ہے۔ خیرہم اتنے خوش مقدر نہ سہی لیکن خداکی بنائی ہوئی اس دنیا میں جسے ہم نے اپنامسکن بنایا ہے کیا ہم کسی چھوٹے جزیرے ہی پرسہی اپنی زبان اپنی تہذیب اور اپنی ثقافت کا پر چم نہیں لہراسکتے ؟ ۔'' لے

اشفاق حسین کے ٹورنٹو میں قدم رکھنے کے چندہی مہینوں کے بعد وہاں ٹورنٹو کی ادبی انجمن کے زیراہتمام پہلا بین الاقوامی مشاعرہ منعقد ہوا۔ جس میں ہندوستان سے ملی سردار جعفری، اختر الایمان اور کیفی اعظمی جیسے شعراشامل تھے۔ اشفاق حسین سے انھی دنوں ٹورنٹو کی ایک سوشل آرگنا پزیشن، پاکستان انٹر کلچرل انسٹی ٹیوٹ (Institute) کی دعوت پرفیض احمد فیض بھی بیروت سے وہاں تشریف لائے ہوئے تھے۔ اس نظیم کے روح رواں ٹورنٹو یونی ورسٹی میں سوشیالوجی (Sociology) کے ایک پروفیسر عبدالقیوم لودھی شھاورا شفاق حسین بھی اس نظیم میں شامل تھے۔ چنا نچیان کی کوششوں سے فیض احمد فیض صاحب اس مشاعرے میں شریک ہوئے۔ اس کے اگلے سال نیشنل فیڈریشن آف پاکستانی کینیڈینز کے فیشر عبدالقاورامریکہ مختلف شہروں میں تر تیب دیا گیا تھا۔ (کینیڈ امین بیشنل فیڈریشن آف پاکستانی کینیڈ ینز کے مختلف شہروں میں تر تیب دیا گیا تھا۔ (کینیڈ امین بیشنل فیڈریشن آف پاکستانی کینیڈ ینز کے منام سے ایک غیر سرکاری ادارہ ہے)

اس ادارے سے منسلک ہونے کئی برسوں تک اشفاق حسین نے بذات خود عالمی مشاعروں اور کا نفرنسوں کا اہتمام کراتے رہے۔ اوران کوششوں سے بیقر ببات نہ صرف ٹورنٹو بلکہ کینیڈا کے دوسرے شہروں کے علاوہ امریکہ میں بھی منعقد ہوتی رہیں۔ فیض احمد فیض علی سردار جعفری، اختر الایمان، احمد فراز اور جگن ناتھ آز ادصاحب کی میز بانی کا شرف فیض علی سردار جعفری، اختر الایمان، احمد فراز اور جگن ناتھ آز ادصاحب کی میز بانی کا شرف بھی اشفاق حسین کو حاصل ہوا۔ ۱۹۸۳ء میں امجد اسلام امجد پہلی بار کینیڈ ااور امریکہ کے مشاعروں میں اشفاق حسین کی دعوت پر شریک ہوئے تصاور واپسی پر انھوں نے ایک قسط وارسفرنا مہلکھا جو بعد میں کتابی شکل میں ' شہر در شہر' کے نام سے ثائع ہوا۔ امجد اسلام امجد کے علاوہ جو شعر ااور ادبا پہلی باراشفاق حسین کی دعوت پر کینیڈ امدعو کیے گئے ان میں احمد ندیم کے علاوہ جو شعر ااور اور با پہلی باراشفاق حسین کی دعوت پر کینیڈ امدعو کیے گئے ان میں احمد ندیم کا می منیر نیازی، کشور ناہید، عطاء الحق قاسمی، حسن رضوی، محسن احسان، زہرہ نگاہ، رئیس امروہوی، جون ایلیا، پیرز ادہ قاسم، خمار بارہ بنکوی، پروین شاکر کے علاوہ اور بھی بہت سے اسے گرامی شامل ہیں۔ اس کے علاوہ مقامی شعرابھی ان مشاعروں میں برابر حصہ لیتے اسے گرامی شامل ہیں۔ اس کے علاوہ مقامی شعرابھی ان مشاعروں میں برابر حصہ لیتے اسے گرامی شامل ہیں۔ اس کے علاوہ مقامی شعرابھی ان مشاعروں میں برابر حصہ لیت

رہے ہیں۔جس کی وجہ سے ایک شان دارا د بی فضائے جنم لیا ہے۔

بیاسی کی دہائی کاوہ دور تھاجب ہمارے یہاں برصغیر ہندویاک کے بہت سے شعرااورا دیب کینیڈا اور امریکہ میں ہونے والے مشاعروں کے دعوت ناموں کے منتظر ر ہا کرتے تھے تا کہ دیارغیر کی اردوفضا میں اپنی تحریروں کی خوشبوکو بکھیر سکے اور وہاں کی خوشبو سے اپنے اد کی ذہن کومخطوظ کر سکے ۔اس طرح سے ان مشاعروں نے برصغیر اور برصغیر سے باہرار دوزبان سے محبت کرنے والوں کوآپیں میں جوڑ رکھا۔ان کے ذریعے ایک ایساماحول بن گیاہے جس میں اردوز بان ثقافتی سطح پراینے فرائض انجام دےرہی ہے۔اشفاق حسین کے حوالے سے کینیڈ امیں اردومشاعروں کے متعلق بات کرتے ہوئے اللہ آبادیونی ورسٹی کے بروفیسرعلی احمد فاطمی نے اپنے سفرنامے''سات سمندریار''میں یوں ذکر کیا ہے: ''میں اب مشاعروں میں کم ہی شریک ہویا تاہوں لیکن اس مشاعرے میں شرکت کرتے ہوئے مجھے بے بناہ خوشی ہورہی تھی۔ اول بیرکہ میں ٹورنٹو میں تھا اورا شفاق حسین کے گھریرتھا۔ ٹورنٹواس وقت اردوکے شاعروں اوراد بیوں کی ایک بڑی آماجگاہ بن گیاہے۔مغرب میں لندن کے بعد ٹورنٹو ہی ایبا شہرہے جہاں سب سے زیادہ اردوبولی اوسمجھی جاتی ہے اورجس میں مشاعرے کا بہت بڑا رول ہےان مشاعروں کے انعقاد میں اشفاق حسین کاکلیدی رول ہے۔ اشفاق اردو اردو اور اشفاق لازم وملزوم ہو چکے ہیں اور اردو حقیقاً انٹرنیشنل ہو چکی ہے۔اس کانمونہ میں نے اس مشاعرے میں

مندرجہ بالاا قتباس سے اس وقت کی اردوفضا میں مشاعروں کا کیارول رہاہے اسے اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔اس دور میں اورخصوصاً بیسویں صدی کی آخری دہائیوں میں عالمی اردومشاعرے کینیڈا،امریکہ، یورپ،آسٹریلیااورمشرقی وسطی میں ایک تحریک بن چکے تھے

۔ لیکن اب اس بات سے بھی ا نکارممکن نہیں کہ دھیرے دھیرے ان مشاعروں کی روایت اب نہ صرف ہمارے برصغیر کے ملکوں میں بلکہ دیارغیر میں بھی آ ہستہ آ ہستہ ماندیٹ تی جارہی ہے۔ حالات میں تبدیلی کی وجہ ہےان کی وہ مقبولیت نہیں رہی جوبھی ہوا کرتی تھی مگرآج بھی ان مشاعروں کے ذریعے زبان وادب کے فروغ اور افادیت سے انکار نہیں کیا جاسکتا۔ اس روایت کوقائم رکھنے میں برصغیر ہندویاک کے بھی علاقوں سے تعلق رکھنے والے شامل ہیں۔ اشفاق حسین نے۱۹۸۲ء میں ٹورنٹو میں'' رائٹرزفورم آف پاکستانی کینیڈینز'' کی بنیاد ڈالی اوراس کے پہلے صدرمنتخب ہونے کے فوراً بعدایک بین الاقوامی مشاعرے کے ساتھ ساتھ عالمی اردو کا نفرنس بھی منعقد کی جس کا موضوع تھا'' کینیڈ ااوریا کتان میں جدیداردو ادب کی رفتار'' پھرتو پیسلسلہ کم وبیش ہرسال جاری رہااوران کانفرنسوں اور سیمیناروں میں اشفاق حسین نے شعرا کرام کےعلاوہ ننژ نگاروں میں پروفیسرممتاز حسین،ڈاکٹر فرمان فتح بورى، ڈاکٹر محمرحسن ، ڈاکٹر قمررئیس، ڈاکٹر آغاسہیل ، مجامد بریلوی، ڈاکٹر گویی چند نارنگ وغيره جيسے نقادوں اورا ہل علم کو مدعو کیا۔ سمینار ،مشاعرے اور کا نفرنسوں کا انعقاد دیارغیر میں آج ایک عام سی بات محسوں ہوتی ہے لیکن آج سے تیں، پینتیس سال قبل جب ذرائع آ مدورفت اور ابلاغ کی موجودہ سہولت میسرنہیں تھیں کے ماحول میں یہ اقدامات بڑے جرأت منداور دوررس اثرات کے حامل تھے۔اس پرچم کو لے کر چلنے والوں میں کئی اور قابل ذکرناموں کے ساتھ ساتھ اشفاق حسین کا نام بھی شامل فہرست ہے۔

اردود نیامیں اشفاق حسین بنیادی طور پرایک شاعر کی حیثیت سے ابھرے مگراپنے وطن پاکستان سے ہجرت کرنے کے بعد بھی دیار غیر میں وہ اردو کی ترقی کے لیے ہمیشہ غور وفکر کے عالم میں ہمہ تن غرق رہے۔ شاید یہی وجہ ہے کہ اشفاق حسین نے ''اردوائٹریشنل'' کے نام سے ایک بہت ہی اعلی ، بلند معیار، رزگارنگ، متنوع ادبی رسالے کا اجراکیا جسے کینیڈ ااور کینیڈ اسے باہر بڑے ہی شوق اور بڑی ہی دلچیسی سے پڑھا، سراہا اور قبول کیا گیا۔ ان کی ادارت میں نکنے والا ہے بین الاقوامی اردورسالہ آج بھی اردو کے دلداروں کواس کی

یادردلاتا ہے۔ بیرسالہ ۱۹۸۲ء میں نکلنا شروع ہوااور ۱۹۸۷ء تک اس کے کل تیرہ ثارے نکلے۔ بات بیہ ہے کہ اس کی دہائی کے آغاز میں فیض احرفیض جب کینیڈ اتشریف لے گئے تو ہاں کی نجی محفلوں میں اکثر اس بات پر بحث ہوتی تھی کہ کسی ایسے ادبی رسالے کا اجراکیا جائے جواردو کے تمام قلم کاروں کو ایک دوسرے کے سامنے لاکھڑ اگرے۔ اشفاق حسین نے فیض احمد فیض پر کمھی ہوئی اپنی ایک کتاب ''فیض حبیبِ عزبردست'' میں اردوانٹر بیشنل کے اجراکے بارے میں خاصی تفصیل سے کھا ہے:

''جون ۱۹۸۱ء میں جب فیض صاحب یہاں آئے تھے تو اکثر نجی مخفلوں میں اس بات کا اظہار کیا گیا کہ یہاں سے کوئی ایسااد فی پرچہ نکالا جائے جواپی نظریاتی اساس بھی رکھتا ہوا ورجس کومیس (Base) بنا کر نہ صرف کینیڈا بلکہ پورے شالی امریکہ اور یورپ میں بکھرے ہوئے اہل قلم کوایک پلیٹ فارم پرلا یاجا سکے فیض صاحب نے اس خیال کی حمایت کی اور ابتدا میں حاصلہ بھی بڑھایا۔ان کی حوصلہ افزائی کے نتیج میں اس مقصد کوحاصل کرنے کے لیے بھر پورکوششیں کی گئیں۔نام کے انتخاب کے مرحلے پرفیض صاحب بھی موجود تھے گئیں۔نام کے انتخاب کے مرحلے پرفیض صاحب بھی موجود تھے ۔ڈاکٹر قیوم لودھی، میرے اور فیض صاحب کے مشورے کے بعداس کانام' اردوانٹریشنل' رکھا گیا۔ ۸

دیار مغرب سے یوں تو اور بھی گئی ادبی رسالے منظرعام پرآئے ہیں لیکن جوخصوصیت اور اہمیت ادبی مجلّے'' اردوا نٹرنیشنل'' کو حاصل ہوئی وہ شاید ہی کسی اور کے جصے میں آئی ہو۔ اس کی ایک بڑی وجہ اس رسالے کی مجلس مشاورت میں فیض احمد فیض جیسے قد آور شاعر اور دانشور کی شمولیت بھی کہی جاسکتی ہے۔

اشفاق حسین نے کینیڈ امیں رہ کرار دوا دب کی طرح طرح سے آبیاری کی ہے۔انھوں نے جہاں فیض صاحب پرایک کے بعدا یک کتاب شائع کی اورار دوانٹریشنل جبیبا مثالی سہ

۔ ماہی رسالے کا اجرا کیا تو وہیں انھوں نے کینیڈ امیں میک گل یونی ورشی منٹز ک McGill" "University Montreal کی زبان اور ثقافت کی چیئر پروفیسر ساجدہ علوی کے ساتھ حکومت کینیڈا کے ملٹی کلچرل ڈیپارٹمنٹ کے تعاون سے جونیر،سینیر اور گریڈون "Junior, Senior and Grade one" کے بچوں کے لیے جدید خطوط پر استوار نیااور مدل نصاب تیار کیا غرض که کینیڈامیں اردوسکھنے، پڑھنے اور اسے گلے سے لگانے والوں کی کوئی کی نہیں ہے جیسا کہ ہم نے پہلے بھی کہاہے کہ یہاں کے لوگوں میں اردویر ھنے اور سکھنے کا جذبہ وجنون ہے، ذوق وشوق ہے، حوصلہ ہے، مواقع ہیں، بس اگر کچھنہیں ہے تو تج بداور رہنمائی۔ یہ تج بداور رہنمائی انھیں برصغیر کے اردواداروں کے شعاؤں سے ہی حاصل ہوسکتا ہے۔

عرض میر کہ ہے ذرانم ہوتو یہ مٹی بہت زرخیز ہے ساقی

## حواشي

- ا۔ ماہنامہانشاء کلکتہ اسکینیڈے نیویائی ادب انشا پہلی کیشنز کلکتۂ اپریل ۱۹۹۵ء ص ۵۰
  - ۲۔ اشفاق حسین فیض حبیب عنر دست ص۲۴
    - ۳۔ پروفیسرگویی چندنارگ سفرآشنا ص۳۷
- ۷- خواجهاحهٔ عباس مغربی ساحلُوں کی ہواؤں میں اردوشاعری کی مہک مشمولہ 'مبلی' ۳مبلی' ۳مرمئی ۱۹۸۳ء
- ۵۔ رضاعلی عابدی'نی بستیاں نے مساکل' مشمولهُ اردو کی نئی بستیاں' مرتبہ پروفیسر گوپی چند نارنگ ٔ ص۳۲
  - ۲۔ اشفاق حسین آشیاں گم کردہ صاا۔۱۰
  - 2- ڈاکٹر رعلی فاطمیٰ سات سمندریا رئس ۳۳\_۳۳
  - ٨\_ اشفاق حسين شيشوں كامسيافيض ص٦٢٣

#### ۔ اُردوتنقید برحالی کے اثرات

زبيرا مر پونچھ 96227-26507

'' حآتی سے پہلے ہماری شاعری دِل والوں کی دُنیاتھی۔ حآتی نے مقدمہ شعروشاعری کے ذریعے اسے ایک نیاذ ہن دیا۔ بیسویں صدی کی تقید حاتی کی اسی زہنی قیادت کے سہارے ابھی تک چل رہی ہے۔''۔ پروفیسرآل احمد سرور

'' حآتی کا سارا کلام ،سادگی ،اصلیت اور جوش کا ایک اعلی نمونه بن گیا۔ یہی وہ نمونہ ہم جس نے آ ہستہ آ ہستہ آ ہستہ ایک نئے رجحان اور نئی تحریک کوجنم دیا''۔ مشرف انصاری جب بھی اُردو تنقید پر گفتگو کی جائے گی سب سے پہلے مولا ناالطاف حسین حاتی کا نام لیاجائے گا۔ کیوں کہ وہ پہلے تنقید نگار ہیں جنھوں نے اُردو تنقید کے اصول مقرر کئے ۔ 1893ء میں کا۔ کیوں کہ وہ پہلے تنقید نگار ہیں جنھوں نے اُردو تنقید کے اصول مقرار کئے ۔ 1893ء میں دیوان حاتی شاکع ہوا تو اس میں مصنف کا ایک طویل مضمون بھی شامل تھا۔ اس مضمون میں اصول شاعری سے بحث کی گئی تھی اور بتایا گیا تھا کہ شاعری کو کیسا ہونا چاہیئے ۔ بعد کو بیہ مضمون ہے مضمون الگ شاکع ہوا اور اس نے ایک علیحہ ہ تصنیف کی شکل اختیار کرلی ۔ یہی مضمون ہے جو ترج شعروشا عری کے نام سے مشہور ہے۔

''مقدمه شعروشاعری''شائع ہوا تو چاروں طرف سے مخالفت کا ایک طوفان اُٹھ کھڑا ہوا۔ حالی کوخیالی اورڈفاء جیسے ناموں سے پکارا گیا۔ مگرزمانه سب بڑامصنف ہے ۔ طوفان تھا سنجیدگی سے حالی کے کارنامے پرغور کیا گیا۔ توسب کو تعلیم کرنا پڑا کہ حالی اُردو تنقید کی پہلی باضابطہ کتاب ہے۔ بابا اُردومولوی عبدالحق نے اُسے اُردو تنقید کا پہلانمونہ

کہااور پر وفیسر سرورنے اُسے اُردوشاعری کے پہلے منشور کا نام دیا ہے۔

حاتی شعروشاعری میں میکالے اور ارسطونے خیالات سے فائدہ اُٹھا کر شاعری کی تعریف اس طرح کرتے ہیں۔ ' شاعری ایک قتم کی نقالی ہے' یعنی وہ کلام جوخار جی زندگی کے مظاہرا وروا قعات کو پیش کرتا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ شاعر مصورا وربئت تراش کی طرح دُنیا کی تمام اشیائے خارجی کی نقل اتارسکتا ہے لیکن اس فرق کے ساتھ کہ شاعری جذبات کو برا پیختہ کرنے کی صلاحیت رکھتی ہے۔ اُن کا کہنا ہے کہ اچھی شاعری دِلوں میں اُمنگ اور ولولے پیدا کرتی ہے۔ ماتی کے نقطہ نظر سے شعر کی اہمیت اور بڑائی کے درج ذیل بہو ہیں۔

- (۱) شعرخوابیدہ قوموں کو جگاتا ہے
- (۲)وه گذشته اورآئنده حالتوں کو ہمارے سامنے لاتا ہے۔
- (۳) ذہن اورا دراک کے ذریعے اس کا اثر ہمارے اخلاق پر ہوتا ہے۔
- (۴) شعرتو می افتخار کا احساس اورتو می وقار سے جڑنے کی تحریک پیدا کرتا ہے۔

وہ بتاتے ہیں کہ شاعری کا ملکہ بے کارنہیں بلکہ کارآ مدہے۔شاعری نے مخلف زمانوں میں قوموں کو بیدارکیا ہے۔اس طرح مولا ناحاتی نے مقدمہ میں پہلی بارایسے نظریات اور خیالات پرزور دیا ہے جوشعروا دب کوسوسائی اور تہذیب سے جوڑتے ہیں اور شعروا دب کوسیا ہتاتے ہیں۔

اُردوتنقید میں شاعری کے حوالے سے بنیادی مسائل پر بحث کا آغاز بھی حاتی سے ہوتا ہے۔ انھوں نے سب سے پہلے شاعری میں مشاہدے کے ساتھ ساتھ تخیل کی اہمیت پر بھی زور دیااوراس کی واضح تعریف پیش کی۔

'' وہ ایک ایسی قوت ہے کہ معلومات کا ذخیرہ جو تجربہ یا مشاہدہ کے ذریعے ذہن میں پہلے سے مہیا ہوتا ہے۔ بیاس کومکر رتر تیب دے کرئی صورت بخشی ہے پھراس کوالفاظ کے ایسے دکش پیرائے میں جلوہ گر کرتی ہے جومعمولی پیراؤں سے کسی قدرالگ ہوتا ہے'' (حالی

کے شعری نظریات)۔

لیکن حاتی تخیل کے استعال کو اعتدال یا قابو میں رکھنے پر بھی زوردیتے ہیں ورنہ شعر میں تا ثیراور شعریت کاعضر کم ہوجائے گا۔اس طرح حاتی اچھی شاعری کے لیے ڈکشن کی تلاش پر بھی زوردیتے ہیں کلیم الدین احمد لکھتے ہیں۔

" أردوتقيد كى ابتداء حالى سے ہوتى ہے ۔ حاتى نے سب سے پہلے جزیات سے قطع نظر كى اور بنیادى اصولوں پرغور وفكر كيا۔ شعروشاعرى كى ماہیت پر پھروشنى ڈالى اور مغربی خیالات سے استفادہ كیا۔ اپنے زمانے اپنے ماحول ، اپنے حدود میں حاتى نے جو پھر كیاوہ بہت تعریف كى بات ہے وہ أردوتنقید كے بانى بھى ہیں اور أردوتنقید كے بہترین نقاد بھى ہیں ، ۔

شعروادب کے بارے میں مولانا حاتی کے خیالات اُن کی دوسری کتابوں مثلاً یادگارِ عالب، حیات سعدی اور حیات جاوید' سے بھی معلوم ہوتے ہیں مگر مقدمہ اُن کی سب سے عالب، حیات سعدی اور حیات جاوید' سے بھی معلوم ہوتے ہیں مگر مقدمہ اُن کی سب سے اہم کتاب ہے۔ یہ دو حصوں میں تقسیم ہے، پہلے جھے میں شاعری کے اصول بیان کے گئے ہیں۔ دوسرے جھے میں عملی تنقید ہے۔ یہاں غزل، قصیدہ ، مثنوی اور مرثیہ کا تنقیدی جائزہ لیا گیا ہے اور ان کی اصلاح کے لیے مشورے دیئے گئے ہیں۔

مولانا حاتی شعروادب و محض مسرت حاصل کرنے کا ذریعہ نہیں سمجھتے تھے اوراُن کی مقصدیت کے قائل تھے۔وہ شاعری کی تا ثیرسے فائدہ اُٹھانے کو ضروری سمجھتے تھے۔ان کا خیال تھا کہ شاعری زندگی کو بہتر بنانے میں مددگار ہو سکتی ہے اور دُنیا میں اس سے بڑے بڑے کام لیے گئے ہیں۔ حاتی کے نزد کی اخلاق کی اصلاح کا شاعری سے بہتر کوئی ذریعہ نہیں۔

حالی کے ان خیالات سے بہتوں نے سخت اختلاف کیا کہ شاعری کا کام لطف اندوزی ہے۔اس سے زندگی کوبہتر بنانے اور

اخلاق کوسدهارنے کا کام لیناالیائی ہے جیسے کوئی ہمرن پر گھاس لادنا،
یہ بھی کہا گیا ہے کہ شاعری اور مقصدیت میں کوئی بیز ہیں۔ شرط بیہ ہے
کہ مقصدیا پیغام شعر میں اس طرح ڈھل جائے کہ وہ پرو پیگنڈہ نہ
لگے ۔ایک فرانسیسی مفکر سارتر نے کہا کہ شاعری ،موسیقی اور مصوری
سے صرف لطف لیا جاسکتا ہے ۔ان سے پیغامبری کا کام نہیں
لیا جاسکتا ۔ پیغام دینے کے لیے نثر موجود ہے۔ مگر حاتی نے جو پچھ
کیاوہ وقت کا تقاضا تھا۔ اس وقت شاعری کا مفیداور کار آمد ہونائی
ضروری تھا۔ انھوں نے مقدے کے سرورق پرایک ادبی قول درج
کیا تھا جس کا مفہوم تھا' جدھر کوز مانہ پھرے تم بھی اُدھر پھر جاؤ''۔

حاتی نے لفظ اور معنی کی بخت بھی اُٹھائی ہے۔ وہ ابن خلدون کی رائے دہراتے ہیں کہ شاعری میں لفظ ہی سب کچھ ہے معنی کی زیادہ اہمیت نہیں۔ حاتی اس رائے سے اختلاف کرتے ہوئے لفظ اور معنی دونوں کی کیساں اہمیت کا اعتراف کرتے ہیں مگراصلیت یہ ہے کہ اُن کا جھکا و معنی کی طرف زیادہ ہے۔ وہ شاعری میں پیغا مبری کے قائل تھے اس لیے ممکن نہ تھا کہ وہ مفہوم کوزیادہ اہمیت نہ دیتے۔ آج علمائے ادب اس بات پر شفق ہیں کہ لفظ اور معنی میں وہی رشتہ ہے جوروح اور تن کے درمیان ہے۔

مولا ناحاتی کے نزدیک تین شرطیں ایسی ہیں جن کے بغیر شاعری کا تصور ممکن نہیں یہ بیں تخیل، مطالعہ کا نئات، تعصّص الفاظ۔ان تینوں کے بارے میں مولا نا حاتی جو کچھ فرماتے ہیں۔ فرماتے ہیں اُسے ہم اینے لفظوں میں پیش کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

تخیل: یہ وہی شئے ہے جے انگریزی میں Imagination کہاجا تا ہے۔ تخیل کے معنی ہیں خیال کی پرواز، یعنی کسی ایک چیز کود مکھ کرخیال کا دوسری طرف منتقل ہوجا نا جیسے کوئی ماشق چاند کود مکھے تو اُسے محبوب کا چہرہ یاد آجائے۔ مولانا حالی فرماتے ہیں کہ تخیل کے بغیر شاعری ممکن ہی نہیں۔ اُن کے نزدیک یہ ایک خُداداد صلاحیت ہے جوکوشش سے بغیر شاعری ممکن ہی نہیں۔ اُن کے نزدیک یہ ایک خُداداد صلاحیت ہے جوکوشش سے

پیدائہیں کی جاسکتی۔ یہ بھی فرماتے ہیں کہ خیل کو عقل کے تابع ہونا چاہیئے۔اُسے بے لگام چھوڑ دیا جائے تو شعر نا قابل فہم ہوجا تاہے۔

مطالعہ کا ئنات: فن کارا پنی تخلیق کا مداراس کا ئنات سے حاصل کرتاہے جواُس کے چاروں طرف بکھری ہوئی ہے۔ شاعر کو چاہئے کہ وہ اس کا ئنات کو گہری نظر سے دیکھے تا کہ اپنی تخلیق میں کامیا بی کے ساتھ اس کی تصویر تھنچ سکے۔ کا ئنات کی سب سے اہم شے ہے انسان اس لیے ضروری ہوا کہ انسان زندگی کی کتاب کا مطالعہ بہت توجہ سے کرے۔

تعصص الفاظ: اس کا مطلب ہے لفظوں کی تلاش۔ شاعرا پنے جذبات واحساسات کو لفظوں کے ذریعے ہم تک پہنچا تا ہے۔ جب تک موز وں الفاظ تک رسائی نہ ہو۔ وہ اپنے خیال کوعمہ گی کے ساتھ ادائہیں کرسکتا۔ اس لیے وہ ایک ایک لفظ کے لیے سر گرداں رہتا ہے۔ مولا نا کے الفاظ میں شاعرا یک ایک لفظ کے لیے سر سر کنویں جھا نکتا ہے اور اُس وقت تک چین سے نہیں میٹیشنا جب تک مناسب الفاظ تلاش نہیں کر لیتا۔ اس کے بعد حاتی اُن خوبیوں کا ذکر کرتے ہیں جود نیا کے بہترین شاعروں کے کلام میں پائی جاتی ہیں ۔ یہ ہیں ، سادگی ، جوش اور اصلیت۔

سادگی: اُن کی رائے ہے کہ شعرکوسادہ اور آسان ہونا چاہیئے تا کہ سننے والے کو سمجھنے میں دفت پیش نہ آئے ۔ ضروری ہے کہ شعر میں جو خیال پیش کیا جار ہاہے وہ سادہ ہوا درسادہ الفاظ میں ہو۔ حالی کی اس رائے سے اختلاف ہے شروع میں زندگی سادہ تھی ، زمانہ جوں جوں آگے بڑھتا ہے۔ زندگی بھی پیچیدہ ہوتی چلی جاتی ہے۔ شاعری زندگی کا آئینہ ہے تو یہ کیسے ممکن ہے کہ وہ سادگی سے پیچید گی کی طرف سفر نہ کرے۔

جوش: جوش سے حاتی کی مرادیہ ہے کہ صفمون ایسے بے ساختہ الفاظ اور موثر اندازییں پیش کیا جائے جس سے معلوم ہوکہ شاعر نے مضمون اپنے ارادے سے نہیں باندھا بلکہ خود صفمون نے شاعر کو مجبور کردیا۔ کہ اُسے باندھا جائے ایسا شعر تا ثیر سے لبریز ہوتا ہے اور سننے والے کے دِل پراُس کی ایک خاص کیفیت گذر جاتی ہے۔

اصلیت: مولانا حاتی کاخیال ہے کہ اچھے شعری بنیاداصلیت پرہوتی ہے۔ اگر شعر میں وہ بات بیان کی جائے جس کاحقیقت سے کوئی واسط نہیں تو ایسا شعر خواب کا تماشہ بن کے رہ جائے گا۔ اور ابھی سب کچھ تھا۔ آنکھ کھلی تو کچھ بھی نہیں۔ شاعر کوالی تشیبہات سے بھی بچنا چاہیے جن کا وجود صرف عالم بالا پر ہو۔ دراصل حاتی کو جھوٹ اور مبالغے سے نفرت تھی اور انھوں نے جھوٹ اور مبالغے کی بڑی شدت سے مخالفت کی۔

شاعری کے سلسلے میں حاتی نے کئی اوراہم باتیں کہی ہیں مثلاً وزن اورقافیے کو وہ شعر کے لیے ضروری خیال نہیں کرتے ہیں کہ شعر میں اس سے حُسن پیدا ہوتا ہے۔
مقدمہ شعر وشاعری کے دوسرے حصے میں حاتی اُردوشاعری کی اہم اصناف کے متعلق اظہار خیال کرتے ہیں۔ مثنوی کو وہ سب سے زیادہ کارآ مداور مفید صنف بتاتے ہیں کیوں کہ اس میں شاعرا پی بات سلسل اور ربط کے ساتھ ادا کرسکتا ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ عربی شاعری کے بات سلسل اور ربط کے ساتھ ادا کرسکتا ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ عربی شاعری کی مثنویوں سے شاعری کا رُتبہ فاری شاعری سے بلند ہے مگر فاری کو اس لیے فوقیت دی جاسمتی ہے کہ اس میں بلند پایہ مثنویوں سے حکمان بایہ جن میں عیب یائے جاتے ہیں۔

اُردومر ثیرہ کے حالی قدردال تھے۔اس سے اُردوشاعری کادامن وسیع ہوا۔شاعری میں نئے مضامین اوراس کے ساتھ بہت سے نئے الفاظ داخل ہوگئے اورمر ثیر میں اُن واقعات کاذکر ہوجن کی بنیاد حقیقت پر ہے۔مرثیہ کی بیخصوصیت حالی کوسب سے زیادہ پہند ہے کہاس کے ذریعے اخلاق کی بہترین تعلیم دی جاسکتی ہے۔

قصیدے کووہ سخت نا پبند کرتے ہیں کیوں کہ اس میں جھوٹ اورخوش آ مد کے سوا پچھ نہیں۔ اور یہ کہ قصیدہ گواپنی ذاتی غرض کو پورا کرنے لیے اس طرف متوجہ ہوتا ہے۔ غزل کی مقبولیت کے وہ قائل ہیں مگراس میں ان کو بہت سی خرابیاں نظر آتی ہیں جن کودورکر ناوہ ضرور کی سجھتے ہیں اور دیکھتے ہیں کہ اگریپخرابیاں دور نہ کی گئیں تو غزل ہی باقی نہ رہے گی ، زمانہ با آواز بلند کہہ رہاہے کہ یا تو عمارت میں ترمیم ہوگی یا عمارت آپ نہ

ہوگی۔

غزل پرمولانا کے اعتراضات بہت سے ہیں۔ مثلاً غزل میں عشق وعاشقی کے سوا اور پچھنہیں۔ یہ عشق بھی فرضی ہے۔ غزل کے مضامین محدود ہیں ۔ایک ہی بات کو بار بار بیان کیا جاتا ہے۔ شراب ،ساقی ،صراحی اور جام کا اسطرح ذکر ہوتا ہے کہ پڑھنے والا اس پرائی کی طرف مائل ہو۔ غزل کے مجوب کا مرد ہونا بھی باعث شرما ہے۔ غزل کی زبان بھی ایک خاص دائر ہے سے باہر قدم نہیں رکھ سکتی۔ اور صنائع بدائع کی الیم بھر مار ہے کہ شعر کی تاثیر جاتی رہتی ہے۔

ہماری غزل کے ساتھ مولانا نے انصاف نہیں کیا اُن کا یہ اعتراض درست نہیں۔ کہ اُردوغزل محض عشق عاشقی تک محدود ہے۔ یہ حالی ہی کے زمانے کی بات ہے کہ غالب نے غزل کے دامن کو وسع کیا اور بہت سے نئے مضامین داخل کیے۔ اقبال نے غزل کو اپنے مخالمین داخل کیے۔ اقبال نے غزل کو اپنے مخالمین کا دریعہ بنایا اور جدید غزل نے تو پوری زندگی کو اپنے آغوش میں لے لیا۔ یہ بات بھی غلط ہے کہ شعر میں صرف ذاتی تجربہ ہی بیان کیا جاسکتا ہے۔ مضامین کی تکرار کا الزام بھی غلط ہے۔ شاعر کا کمال یہی ہے کہ ایک بات کو ہزار انداز سے کہنے کی قدرت رکھتا ہو۔ شراب مساقی ، جام وسبوکو ہمارے شاعروں نے علامت کے طور پر استعمال کیا ہے۔ غزل کی زبان بھی وقت کے ساتھ بدلتی رہی ہے اورغزل ہر عہد میں کیساں مقبول رہی اور ثابت کر دیا کہ وہ زمانے کے ساتھ جلتی رہی ہے۔ آج کوئی یہ کہنے کی جرات نہیں کرسکتا کہ غزل بھی مربھی علی ہے۔ متعدد جگہ حالی کی رائے سے اختلاف کیا گیا ہے۔

مولانا حاتی نے اپنے پیش روؤں کے مشرقی تقیدی خیالات ، مشرقی تقیدوشعری روایات اور مغربی تقیدی دو استفادہ کرتے ہوئے با قاعدہ اصول تقید مرتب کیے جس سے تقیدی نظریات و تصورات ایک واضح شکل میں سامنے آئے۔ شاعری کی ماہیت اور مختلف اصناف خن کا جائزہ لیا عربی کی قدیم روایت اور مثنوی کو محزب اخلاق قراردے کراصلاح کی ضرورت پرزوردیا۔ شعروادب میں اخلاقی ، اصلاحی اورا قادی نقطہ

نظر کی اہمیت واضح کی۔وزن قافیہ اور ردیف کی پابندیوں کوآسان بنا کرشاعری کے امکانات وسیع کیے۔

حاتی ایخ تقیدی نظریات میں ایک طرف عربی شعروادب اور آزاداورسرسید کے تقیدی خیالات سے متاثر نظرا تے ہیں ۔دوسری طرف مغربی شاعروں اور نقادوں کا اثر بھی قبول کرتے ہوئے دکھائی دیتے ہیں جس نے خطابت کے مقابلے میں شاعری کوسادگی اوراصلیت سے تعبیر کیا ہے۔

حاتی نے مقدمہ میں جن موضوعات سے بحث کی ہے اُن کا تقیدی جائزہ لینے پراندازہ ہوتا ہے کہ حاتی کے بہت سے خیالات قدیم اُردوشاعروں بالخصوص غزل میں پائے جانے والے لطف، تضنع ،آوارد ،مبالغہ، عشقیہ مضامین ،ابتدال اور غیر محتمند انہ ربجانات کاردمل ہیں۔ ظاہر ہے کہ ایک انتہا پیندی دوسری انتہا پیندی کوجنم دیتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہمیں حالی کی تقید میں توازن کی کمی نظر آتی ہے۔ ڈاکٹر وحید قریش کا خیال ہے کہ حاتی کے تقید پنظر یات کی کل کا نئات یہی ہے کہ شعر میں جھوٹ نہ ہو۔ دِل گدازی ہو۔ اس سارے نظام کے پیچھے حاتی نے جوکڑیاں ملائی ہیں وہ قدیم تقیدی نظر نے اور منطق کے ابتدائی دروس سے مستعارہ کی ہیں۔ اس وجہ سے ان کے نظام تقید میں کھے خامیاں راہ باجاتی ہیں لئی ان کی ناقد انہ عظمت سے انکار ممکن نہیں کلیم الدین احمد نے اُن کے باجاتی ہیں لئی ایک کارے اُن کے باجاتی ہیں لئی اب کی کار کی ناقد انہ عظمت سے انکار ممکن نہیں کلیم الدین احمد نے اُن کے باجاتی ہیں لئی اے۔

''خیالات ماخوذ، واقفیت محدود ،نظر سطحی فہم وادراک معمولی غور وفکر کرنا کافی شجرہ ادنیٰ، د ماغ وشخصیت اوسط میتھی حاتی کی گل کا ئنات۔اس کے باوجودوہ سیاعتراف کرنے پر مجبور ہیں کہ

'' آج جب لکھنے والوں کامطمع نظر حالی کی طرح محدود نہیں وہ بہترین مغربی ادب اور نقید سے واقفیت رکھتے ہیں اس کے باوجود کسی نے بھی 'مقدمہ شعروشاعری''سے بہتر تقیدی کارنامہ پیش کیا۔

حاتی کی عظمت کاراز یہ بھی ہے کہ انھوں نے تنقید کے لیے وہی زبان استعال کی جو اس کے لیے سب سے زیادہ مناسب ہوسکی تھی۔ وہ اپنی بات صاف اور مدلل انداز سے کہتے ہیں ،کہیں بات میں پیچید گی پیدائہیں ہوتی ، وضاحت وقطعیت ان کی خاص خوبیاں ہیں۔

حاتی اُردو تقید کے باوا آدم ہیں۔انھیں جدید تقید کابانی بھی کہا گیاہے۔وہ عربی اور فارسی کے عالم تھے اوران زبانوں کے تذکروں اور شعریات کے سرمائے پرنظرر کھتے تھے لیکن سرسید تحریک اور بدلتے ہوئے حالات پر بھی نظروادب اور تقید کے نئے تقاضوں کا شور بھی رکھتے تھے۔اسی لیے انھوں نے ''مقدمہ شعروشا عری''، یادگارِ غالب اور دوسری تصانیف میں تقید کے جن اصولوں کو برتا اور وضع کیا ان میں اعتدال اور توازن کا خاص خیال رکھا۔

یہ بات بھی ذہن میں رکھنے کی ہے کہ مشرقی ادب پرحالی کوعبور حاصل ہے لیکن مغربی ادب سے وہ ناواقف اور انگریزی زبان سے قطعاً نا آشنا تھے۔خدا جانے کس طرح انھوں نے ضروری مواد تک رسائی حاصل کی ہوگی کن لوگوں سے ترجمہ کرا کے سناہوگا۔ مگر عموماً وہ صحیح نتائج نکالتے ہیں۔اس کا سبب تھا اُن کی محنت مغور وفکر کی عادت اور کام کرنے کی دُھن ۔مولانا اُردو تقید میں وہ کارنامہ انجام دے گئے جب تک اُردوزندہ رہے گی اُن کا نام بھی زندہ رہے گا۔

# فكرِ ميرتقي مير \_ايك جائزه

محمد عمر شعبه أردوجموں يونيورسٹی

''آفاقی شاعر کی سب سے بڑی تعریف شاید یہی ہوسکتی ہے کہ وہ شاعرز ماں ومکاں کی قیدسے آزاد ہواور کسی ملک، قوم یالسانی گروہ کی نہیں پوری انسانیہ کی میراث ہو۔ ایسے شاعر کی بڑی اوراہم خصوصیت یہ ہوتی ہے کہ ہر خطے اور ہرعہد کے انسان کواس شاعر کے کلام میں اپنے دِل کی دھڑ کنیں سنائی دیتی ہیں اور ہرانسان وہ کلام میں کریے محسوس کرتا ہے کہ:

''میں نے بیجانا کہ گویا بہ بھی میرے دِل میں ہے''۔
آفاقی شاعر کی ہمہ گیراور متنوع ہونے کا ایک ثبوت بہ بھی ہے کہ
ایک ہی خطے اور ایک ہی عہد کے مختلف انسان اپنے اپنے طور پران
اشعار کی مختلف تعبیریں پیش کرتے ہیں ۔کلامِ غالب کی بڑی
تعداد میں جو شرحیں کھی گئی ہیں اس کا سبب بھی یہی ہے''
تعداد میں جو شرحیں کھی گئی ہیں اس کا سبب بھی یہی ہے''
دمیر کی غزل گوئی۔ ص۔ ۸۔ کے دراشد آزاد )۔

میرتقی میر اُردو کے ایسے ہی شاعر ہیں۔وہ ہردور میں مقبول رہے ہیں۔اگران کی مقبول رہے ہیں۔اگران کی مقبولیت ہندوستان اور پاکستان تک محدود ہے تواس کی وجہ صرف میہ ہے کہ مختلف زبانوں میں کلام میر کے ترجمنہیں کیے گئے۔

میر نے آتش اور ناسخ جیسے صاحبِ طرز شاعروں کومتاثر کیا تھا۔ان دونوں نے میر کے

اندازِ تَن کواپنانے کی کوشش کی لیکن بید دنوں میر کے ساتھ زیادہ دور تک نہ جاسکے۔ عالب کواپنی فارسی دانی اور فارس گوئی پربے پناہ نازتھا۔انھوں نے ہندوستان کے فارسی گوشعراء میں صرف خسر وہی کوسلیم کیاہے اور غالب نے اُردوشاعروں میں بیامتیاز شاید صرف میر ہی کو بخشاہے جس کا ثبوت ہے میر کے بارے میں غالب کے بیدوشعر:

ریخے کے تمہیں استادئیں ہوغالب کہتے ہیں اگلے زمانے میں کوئی میر بھی تھا میر کے شعرکا حوال کہوں کیاغالب جس کادیوان کم ازکم ازگشنِ کشمیزیں

ظاہر ہے یہ بات صرف تعریف و تحسین تک محدود نہیں۔ غالب نے میر سے منفر داندازِ بیان کا جو نکتہ سیکھا اُس سے اس بات کی توثیق ہوتی ہے۔

بڑے شاعری شہرت بھی دھائے کے ساتھ نہیں ہوتی بلکہ اس کی مثال دور کی اس صدا
کی ہوتی ہے جواول ،اول میں بالکل سنائی نہیں دیتی یا بہت کم سنائی دیتی ہے لیکن آ ہستہ
آ ہستہ بیصدا تیز اور قریب سے قریب تر ہوتی جاتی ہے اور پھرایک منزل وہ آتی ہے جب
اس آ واز کے مقابلے میں باقی تمام آ وازیں ماند پڑ جاتی ہیں۔ میر۔انیس، غالب اورا قبال
اُردوشاعری کی الیمی ہی چار آ وازیں ہیں۔

جہاں تک سوال ہے میر تقی میر کا تو میر تقی تمیر ایک پہلودار، تہددار، غیر منقسم، زندہ اکائی کا نام ہے یہ میں اس لیے کہدر ہا ہوں کہ کلام میر میں سبی طرح کے تجربات کا بھی تہددار ، بھی سادہ ، بھی راست اور بھی بالواسطہ اظہار ماتا ہے ۔ وہ بل میں پچھ ہے بل میں پچھ ، بھی مغموں سے پُور ہے ، بھی خوشیوں سے سرشار ، بھی عشق نا آ سودگی سے بے حال ہے ، بھی بدن آ سودگی سے بے حال ہے ، بھی جنر ہے ، بھی باخبر ، بھی شوخ ہے ۔ بھی تحمییر بدن آ سودگی سے بے خود ، بھی خبر ہے ، بھی سادہ ہے ، بھی شرکار ، بھی معصوم ہے ، بھی شریر ، بھی طنز کے نشتر چلاتا ہے ، بھی مزاح کے پھول بھیرتا ہے ۔ بھی نادان وحیراں ۔

میر کے کئی موڑ ہی نہیں گئی رنگ بھی ہیں ۔ایک ایک رنگ کو لے کر میں اس کے نمائندہ اشعار پیش کروں گا اور میر ہے کہ کلام کے متضا درُخ رکھا وُں گا جن سے اندازہ ہوگا کہ میر کوسرف ایک ہی رنگ تک محدود کرنا اس کے فن کے ساتھ کس قدرنا انصافی ہے ۔قارئین میر قتی میر صرف حسن وغشق کی محرومی اور نا آسودگی ہی کا شاعز نہیں تھا بلکہ انسانی جذبات اوراً سے وابستہ جینے بھی حالات وواقعات ہیں اُن تمام کوشاعری کے ذریعے پیش کرنے والا شاعرتھا۔

مجھے منظور کیا ہے ذلف وخال وخطِ خوباں سے خدانے دیکھنے کی لت سے آنکھوں کولگادی ہے میر بحثیت مُسن پرست: میر کی وابستگی خیالی مُسن سے نہیں بلکہ جیتے جاگتے حسین پیکر سے ہے۔

> . جس جائے سرایا میں نظرجاتی ہے اُس کے آتاہے میرے جبی میں لیہیں عمر بسر کر '

یہ طمی مُسن پرتی نہیں ہے، نہ ہی اس میں جنس کا دخل ہے، یہ سین پیکر سے دل وجان سے وابستہ رہنے کی تمنا اور اس وابستگی کے ذریعے اپنے آپ کوزندہ رکھنے کی کیفیت ہے ۔ میر کے ہال مُسن سے وابستہ سے وابستگی کئی طرح کی ملتی ہے۔ میر اس کے واسطے عشق کی کئی منزلوں سے گزرتا ہے۔ دیوانی، وحشت، مستی، فرطِ اشتیاق، وارفنگی، سپر دگی، نا آسودگی وغیرہ کیکن ان تمام منزلوں ہے جو چیز میر کو دوسروں سے میتر کرتی ہے وہ ہے میرکی معصومانہ سادگی۔وہ کہتا ہے۔

کس کونہیں ہے شوق بڑا ، پرنہ اس قدر میں تواسی خیال میں بیار ہوگیا تو وہ متاع ہے کہ پڑی جس کی تجھ پہ آنکھ وہ جبی کو بہتے کر بھی خریدار ہوگیا

مولوی محمد حسین آزاد آبِ حیات میں لکھتے ہیں۔ ''اسے قسمت کا لکھا سمجھو کہ میر صاحب کوشکفتگی یا بہار عیش ونشاط يا كامياني وصال كالطف تمجى نصيب نه ہوا۔ وہى مصيبت اورقسمت كاغم جوساتھ لائے تھے اس كا دُكھڑا سناتے چلے گئے جوآج تك دِلوں میں اثراورسینوں میں دردبیدا کرتے ہیں ۔۔۔عاشقانہ خیالی بھی نا کامی ،زارنالی ،حسرت ، مایوی ، ہجر کےلباس میں خرچ ہوئے۔ ان کا کلام صاف کہہ دیتا ہے کہ جس دِل سے نکل کرآیا ہے وہ غم ودر د کا پتلانہیں ۔حسر واندوہ کا جنازہ تھا۔ ہمیشہ وہی خیالات بستے رہتے تيخ'۔ (آب حیات مولا نامجرحسین آزاد۔ میر مں ۱۷۸)۔

میر کی زبان فریا داوران کابیان آہ ہےان کی پوری شاعری در دغم کا مجموعہ ہے۔اسی لیے انھوں نے اپنے کوشاعر کے بجائے در دوغم جمع کرنے والا بتایا۔

> مجھ کوشاعرنہ کہومیر کہ صاحب میں نے دردوغم کتنے کیے ہیں جمع تودیوان کیا

ان تمام خوبیوں کے ساتھ ساتھ میر کی ایک بڑی خو بی یہ بھی ہے کئم ہویا خوشی ،عشق ،آسودگی اورځسن فریفتگی ہویامحرومی اور نا کامی ، وہ اپنے ہر جذبے کواپیے شخصی دائرے سے پھیلا کر کا ئناتی وسعت دے دیتا ہے۔اپنے غیبی تجربے اور جذبے میں وہ دوسروں کوشامل کرنے کے ساتھ ساتھ کا ئنات کی ہرشے کوشامل کر لیتا ہے۔

تصورِ محبوب: میر کے کلام میں محبوب کا تصور حقیقی و مجازی دونوں رویوں میں ملتا ہے۔انھوں نے محبوب میں صرف مُسن ظاہر ہی نہیں دیکھا بلکہ وہ ادائیں بھی دیکھیں جوئسن کو کٹار بناتی ہیں۔

> وِل لِنے کوفریفتہ کے ، بہتیرا کچھ ہے پار کہنے غزه ،عشوه ، چشمک ، جنو ، ناز وادا ہے کیا کیا کچھ

خونی یہی نہیں ہے کہ انداز وناز ہو معثوق کاہے حسن اگردِل نواز ہو میر کامجبوب بھی اپنی ساری خصوصیات سے واقف ہے اوروہ عاشق شکار ہے اور دهیرے دهیرے جال چھیلا کرشکار کرنے کافن جانتا ہے۔ اسیر ذُلف کرے،قیدی کمندکرے پینداس کی ہے ،وہ جس طرح پیندکرے دکھاوے آنکھ کبھو، زلف کھولے منہ یہ کبھو کھوخرام سے رستے کے رستے بند کرے میر خنک مجبوب کونالیند کرنے کے باوجوداس بات سے واقف ہے کہ محبوب کی طبیعت میں گرمی ہوتولطف ضرورہے مگراس کاخلاف مزاج ہونا زندگی میں تکنی پیدا کردیتا ہے۔ اور ذیست وبال جان ہوجاتی ہے۔ یار موافق مِل جائے تولطف ہے جاہ ، مزاہے عشق ۔ میراپنے دُ کھاپنے محبوب کے ساتھ بانٹتا ہے اورا پنے آنسومحبوب سے نہیں چھیا تاوہ یہ سب کچھ بتا کرمحبوب سے محبوب کی دادحاصل کرنا چا ہتا ہے۔ مڑگانِ شر کویار کے چبرے پہ کھول میر اس آب خستہ سنرے کوٹک آفتاب دے

اس آبِ خستہ سبزے کوٹک آفتاب دے میرکامحبوب صرف جان نواز نہیں جان سوز بھی ہے اس رُخ نے بہت صورتیں لوگوں کی بگاڑی اس قدنے قیامت کا ساہنگامہ اُٹھایا میرکی چاہت کی کوئی حدہے اور نہاس کے محبوب کے ٹسن کا کوئی ثانی ہے کل لے گئے تھے یارہمیں بھی چن کے پچ

آس کی سی بُونہ آئی گل ویاسمن کے پچ

متھرانی اورنازی گلبرگ کی دُرست

یہ ولی بُو کہاں کہ جوہ اس بدن کے پچ

فطرت بھی اپنے حُسن کو کھار نے اور سنوار نے کافن میر کے مجبوب سے بھتی ہے۔
کھلنا کم کم کلی نے سیکھا ہے

اس کی آنھوں کی نیم خوابی سے

میرکا محبوب سادہ بھی ہے بُرگار بھی ،خوش مزاج بھی ہین ہرحالت
میں میرکو قبول ہے اوروہ اس کو ہر حال میں سراہتا ہے اوراس کے ہرا نداز کو پہند کرتا ہے۔

میں میرکو قبول ہے اوروہ اس کو ہر حال میں سراہتا ہے اوراس کے ہرا نداز کو پہند کرتا ہے۔

ہیں بدمزاج خوباں، برکس قدر ہیں دکش

ہی نہ کہتے تھے کہ قش اس کانہیں نقاش سہل

عیانہ سارالگ گیا، تب نیم رُخ صورت ہوئی

مخضرطور پرہم کہہ سکتے ہیں کہ اپنے محبوب کو مختلف زاویوں سے دیکھنے اوراس سے لطف اندوز ہونے کی صلاحیت ہر فنکار میں نہیں ہوتی ۔ اکثر فنکار چندہی پہلوؤں پر محبت کی نظرڈ التے ہیں۔میرنے ہر پہلوکوسراہاہے۔

زمانی اثرات: میر نے اپنے عہد کے حالات وواقعات کواپی شاعری میں کا میا بی کے ساتھ پیش کیا۔ انھوں نے اپنے عہد کے حالات پر جو تقید کی ہے اُس کا لہجہ بھی بڑا تیکھا ہے ۔ میر نے غزل کی ہیئت کو حدیثِ مُسن وشق کی حد تک محدود نہیں رکھا۔ اس نے ظرفِ تنگنائے غزل کی شکایت نہیں کی کیونکہ نہ خود اس نے اس ہیئت میں اظہار کے لیے موضوعات اور مضامین کا مخصوص انتخاب ضروری سمجھا اور نہ کسی میں اتنی جرات تھی کہ میر کوو کتایا پابند کرنے کی ہمت کرتا۔

انھوں نے ایسے عہد کے سیاسی ،ساجی،معاشی تمام طرح کے حالات کی طرف سے کنارہ کشی نہیں کی،وہ اس کے عہد کی بگرتی ہوئی قدروں کا ناقد بھی ہے اور مثبت قدروں سے وابستہ بھی۔میر نے بڑے واضح الفاظ میں قتل وخوں، دہشت گردی وغارت گری اور ظلم وشتم کے خلاف احتجاج کیا اور اپنے عہد کے ساجی حالات پر تنقید بھی کی اور ظالم اور مغرور کو سندیبھی کی اور ان برطنز بھی کیا۔

ملا ہے خاک میں کس کس طرح کاعالم یاں نکل کے شہر سے تک میرکے مزاروں کا

دھوپ میں جلتی ہیں غربت وطنوں کی لاشیں تیرے کو چے میں گرساریہ ' دیوار نہ تھا

کیا ہے خوں سراپامال میسُرخی نہ چھوٹے گی اگر قاتل تواینے یاؤں سویانی سے دھوؤے گا

مستیاں کہ کمل جواہرتھی یاجن کی اُنہی کی آنکھوں میں پھرتی تتلیاں دیکھیں

کل پاؤں ایک کاسہ 'سرپر جوآ گیا یکسروہ استخوا شکستوں سے پُورتھا کہنے لگاکہ دیکھ کے چل راہ بے خبر میں بھی کبھوکسوکاسر پُرغرورتھا

میرکسی ذہنی خول میں بندنہیں تھا ،اس کاواسطہ جن حادثات سے بڑا تھا انھوں نے خارجی دنیا سے اس کی اندرونی وُنیا کارابطہ قائم رکھا تھا۔وہ بیدار ذہن تھا۔

خام رہتاہے آدی گھری پختہ کاری کے تنین سفرہے شرط

شاعری میں خیال کانسلسل: میرکی بے شارغزلوں میں خیال کانسلسل اس طرح آتا ہے جیسے ہم نظم میں کوئی جامع خیال مسلسل اشعار پیش کرتے ہیں۔ان مسلسل غزلوں کاموضوع حُسن وعشق کے معاملات بھی ہیں اور سماجی تقید بھی۔ میر نے غزل کو ہرقتم کے خیالات کے اظہار کا ذریعہ بنایا۔اس کی بعض مسلسل غزلوں کاموضوع وہ ہے جسے آج کا شاعر چھوتے ہوئے گھرا تا ہے۔اپنے عہد کے بگڑے ہوئے حالات کا رونانہیں،ان یرکڑی تقید جس کا لہجہ زمنہیں۔ تیکھا ہو۔

سُنا ہے حال تیرے کشتگاں بچاروں کا ہوا ہے گورگڑھا ان ستم کے ماروں کا ہزاررنگ کھلے گُل چمن کے ہیں شاہد کہ روزگارکے سرخون ہے ہزاروں کا ملاہے خاک میں کس طرح کاعالم یاں نکل کے شہر سے ٹک سیرکہ مزاروں کا نکل کے شہر سے ٹک سیرکہ مزاروں کا

اس طرح کی ایک اور غزل ہے جس میں میر نے دلی میں ہونے والے آل وخوں کی بڑی
تفصیلی اور دل دہلا دینے والی تصویر چینی ہے۔ اس غزل کا در دائلیز لہجہ صرف شدت غم کے
اظہار کا نمونہ نہیں ہے۔ اس میں ہمارے سارے وجود کو جھوڑ کر جگانے کی کیفیت ملتی ہے۔
جس راہ ہو کے آج میں پہنچا ہوں تُجھ تلک
کافر کا بھی گزر اللی ادھر نہ ہو
کی جا، نہ دیکھی آنھوں سے ایسی ،تمام راہ
جس میں بجائے نقش قدم ، چشم تر نہ ہو
ہراس قدم یہ لوگ ڈرانے گے مجھے

ہاں ہاں، <sup>کسوشہ</sup>ید محبت کاسرنہ ہو

مندرجہ بالا پیش کئے گئے میر کی شاعر کی کے متنوع رنگوں کے علاوہ میر کے گئی رنگ اور کئی خیالات بعد کوآنے والے مشہور شاعروں کے یہاں ہم کومل جاتے ہیں۔ میر کی گئی زمینیں ہیں جو دوسرے شاعروں نے اپنائی ہیں اور کئی شعر ہیں جو کچھ کچھ ردوبدل کے ساتھ اس کے بعد آنے والے کئی شاعروں کے یہاں مل جاتے ہیں۔ مثلاً میرنے کہا تھا۔

علاج کرتے ہیں سودائے عشق کامیرے خلل پذیراہواہے دماغ یاروں کا اورغالب کاشعرکسی قدرردوبدل کے ساتھ یوں ہے کہ کہلل کے کاروبار پہ ہے خندہ ہائے گل کہتے ہیں جس کوشق خلل ہے دماغ کا کہتے ہیں جس کوشق خلل ہے دماغ کا

ب میر ـ

یہ توہم کا کارخانہ ہے یاں وہی ہے جو اعتبار کیا

غالب۔

ہتی کے مت فریب میں آجا ئیواسد عالم تمام حلقۂ دامِ خیال ہے

ير ـ

جز مرتبہ مگل کو، حاصل کرے ہے آخر اک قطرہ نہ دیکھا جو دریا نہ ہوا ہوگا

۔ غالب\_۔

عشرتِ قطرہ ہے دریا میں فنا ہوجانا درد کا حد سے گزرنا ہے دوا ہوجانا

يىر \_

آوے گی اِک بلاتیرے سرئسن لے اے صبا زلفِ سیہ کااس کی اگر تارجائے گا

۔ رومن۔

ہم نکالیں گے اے موج ہوابل تیرا اُس کی زلفوں کے اگر بال پریشاں ہوں گے

۔ غالب۔

آتش ۔ بہت شور سنتے تھے پہلومیں دِل کا جو چیرا تو اِک قطرهٔ خوں نه نکلا

-پیر ـ

دِل کہ اِک قطرہ خوں نہیں ہے پیش ایک عالم کے سربل لایا

رباعی:جوش:

غنچ تری زندگی یہ دل ہاتا ہے بس ایک تبسم کے لیے کھاتا ہے غنچ نے کہاکہ اس چن میں بنایا یہ ایک تبسم بھی کے ماتا ہے

: \_

سحر، گوشِ گل میں کہاں نے جاکر کھلے بند مرغِ چن سے مِل کر لگا کہنے ،فرصت ہے یاں اسی تبسم سووہ بھی گریباں میں مُنہ کوچھیاکر

### پریم چندکے خطوط ادب اورزندگی کی تعبیر

ڈاکٹر الطاب<sup>حسی</sup>ن نقشبندی اسشنٹ پروفیسر۔شعبۂ اردو سينيرل يو نيورسي کشمير يريم چند، فكشن نگار تھے،انشائية نگارنہيں ،سادہ سليس اور عام فہم اسلوب ان كى نثر كى پیجان ہے ۔ گرچہ اپنے افسانوں اور ناولوں کی طرح اپنے خطوط میں بھی کہیں کہیں تشبیہ و استعارہ کا استعال کر کے اپنی نثر میں ہلکی ہلکی شعری فضا بھی قائم کی ہے۔لین بحثیت مجموعی جب ہم بریم چند کے خطوط کا جائزہ لیتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ ان کی کہانیوں کی طرح ان کے خطوط بھی براہ راست قاری کے دل میں اتر جانے کی خوبی رکھتے ہیں۔اردو میں خطوط نگاری ( مکتوب نگاری کا ذکر ) آتے ہی ذہن مرزاغالب اورمولا ناابوالکلام کے خطوط کی طرف جا تا ہے لیکن یادر ہے جہاں مرزا غالب کی زبان دانی کی جڑیں فارسی میں گہرائی سے پیوست تھیں اوراس پرغالب کوفخر بھی تھا۔اسی طرح مولا نا آزاد کی مادری زبان عربی تھی ، فارسی پرعبور تھااورار دو کی لسانی ،اد بی اور تہذیبی ساخت کے شناور تھے لیکن پریم چند ار دواور ہندی کے قلم کارتھے اسی وہ ادب اور صحافت میں،''ہندوستانی'' کے حامی تھے۔اس کئے لازمی ہے کہ بریم چند کے خطوط کا مطالعہ غالب اور آزاد کے خطوط کی نثر کے معیار سے الگ ہٹ کر کیا جائے۔ ہرشخص جانتا ہے کہ پریم چند بنارس کے مضافات میں واقع ایک چھوٹے سے گاؤں''کمہی'' کےایک عام سے نچلے متوسطہ گھرانے میں ۳۱ جولائی ۱۸۸۰ءکو

پیدا ہوئے ۔اصل نام دھنپت رائے تھا۔ چونکہ سرکاری اسکول میں مدرس تھے۔ حکومت انگریزوں تھی،اظہاررائے پر پابندی تھی اس لئے پریم چندابتدا میں نواب رائے کے فرضی نام سے لکھتے رہے اور جب،لازمت سے استفادے دیا تو پھر پریم چند کا قلمی نام اختیار کیا۔ کیوں کہ پریم چند' کائستھ' تھے اور اس زمانے میں ہرکائستھ کومنٹی کہا جاتا تھا اس لئے ادب اور صحافت کی دنیا میں پریم چند کو بھی منٹی پریم چند کے نام سے شہرے ملی۔

پریم چندایک معروف آورمعتر فکشن نگار تو سے ہی ایک شریف انتفس اور سادہ لوح انسان بھی سے ۔اخبارات و رسائل کے مدیران ،دوست احباب ،قومی رہنماؤں ،رشتہ داروں ،معاصر ادبوں ،صحافیوں اور نیاز مند قارئیں کے نام انہوں نے سینکڑوں خطوط کھے۔ پریم چند کے بیخطوط برصغیر کی مختلف شخصیتوں اور اداروں کے پاس بھرے پڑے سے ۔انہیں حاصل کرنا جوئے شیر لانے سے کم نہ تھا۔لیکن ہندی کے مشہوراد بیب شری مدن گو پال نے بڑی محنت ومشقّت کے بعد ،جہاں تک ممکن ہوسکا ان کے زیادہ سے زیادہ خطوط حاصل کر کے انہیں کا ۱۹۲ء میں تر تیب دے کرشائع کر دیا۔ایک عرصہ بعداردو کے مشہوراردومعتر اشاعتی ادارہ 'مکتہ جامعہ کمیٹیڈ دبلی' نے اا ۲۰ء' تو می کوسل برائے فروغ مشہوراردومعتر اشاعتی ادارہ 'مکتہ جامعہ کمیٹیڈ دبلی' نے اا ۲۰ء' تو می کوسل برائے فروغ اردوز بان' دبلی کے اشتر اک سے ان خطوط کو پریم چند کے خطوط کے نام سے شائع کر دیا ہے۔ اس کتاب کے پیش لفظ میں ،مرتب شری مدن گو پال نے پریم چند کے خطوط کے حصول کی دشوار یوں کا تفصیل سے ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے۔

'' منتی پریم چند کے خطوط جمع کرنے کی کہانی بڑی دلچیپ ہے ....اس سلسلے میں مجھے کئی بار لا ہور سے بنارس ، کا نپور، گور کھیور، الد آباد، دبلی مدارس اور جمع کی کا سفر کرنا پڑا۔ سب سے پہلے مجھے وہ خط ملے جو پریم چند نے اپنے قریبی دوست ماہنا می'' زمانہ'' کے اڈیٹر دیانرائن کم کو لکھے تھے۔ دیانرائن کم نے مجھے بچپن کے خط دئے ....اس قیمتی ذخیرے میں پریم چند کا پہلا خط ۴۵ اور آخری خط ۱۵ اگست ۱۹۳۱ء مجھے ملا۔ اس کے بعد'' کہکشاں بریم چند کا پہلا خط ۴۵ ای تام پریم چند کے ہم خط دستیاب ہوئے .... حینیند ر کمار کے ا

نام وہ چوون ۵۴ خط ملے جن کا تعلق پریم چند کی زندگی کے آخری دور سے ہے۔رگھوپی سہائے فراتی اوران کے ہم عصر دوسر سے شاعروں اوراد یبوں کوبھی پریم چند کے انتہائی ادبی اہمیت کے حامل خط موصول ہوئے ، لیکن ان حضرات نے ان خطوں کو حفوظ نہ رکھا۔ یہ خط جمع کرنے کے سلسلے میں جن مشاہر سے رابطہ قائم کیا گیا ان میں اگر ایک طرف مہاتما گاندگی، جوا ہر لعل نہرو، مولا نا ابوالکلام آزاد اور ڈاکٹر راجندر پرشاد تھے تو دوسری طرف بنارسی داس چر ویدی ، جئے شکر پرشاد کے فرزند، او پندر ناتھ اشک، وشنو پر بھا کر، ما نک لال جوشی، اندر ناتھ مدان اور ٹوکیو کے کیشورام سبھر وال جیسے مصنفین ، درگا سہائے سرور کے اہل اندر ناتھ مدان اور ٹوکیو کے کیشورام سبھر وال جیسے مصنفین ، درگا سہائے سرور کے اہل خاندان اور پچھنا شرین کے بھی شامل تھے .... پریم چند کے سو تیلے بھائی، مہتا برائے نے خاندان اور پچھنا شرین کے بھی شامل تھے .... پریم چند کی اہلیہ ) نے کہا کہ ،ان کے پاس جوخط تھے وہ انہوں نے اپنی کتاب ' پریم چند گھر میں' میں شائع کر دئے ہیں۔ پریم چند کے لڑکوں نے بھی کوئی خط محفوظ نہیں رکھا۔ پریم چند کے بڑے لڑے کئری بیت رائے نے مجھے ۱۹۲۳ کا تعلق کی کی کوئی خط محفوظ نہیں رکھا۔ پریم چند کے بڑے لڑے کرائے کے بین ۔ پریم چند کے لڑکوں کی خط محفوظ نہیں رکھا۔ پریم چند کے بڑے لڑے کے شری بیت رائے نے مجھے ۱۹۲۳ کے بین کی کھا کہ ،

''رپریم چند کے خطوں کو جمع کرنا پورے وقت کا کام ہے اور اسے وہی انجام دے سکتا ہے جوخود کواس کے لئے وقف کرلیا گرکوئی اس کام کا ذمہ لے تو میں اس کومعاوضہ دینے کو تیار ہوں''۔ میں نے اپنی زندگی کے ایک مشن کے طور پراس کام کا بیڑہ واٹھایا اور جس کسی سے، جہاں کہیں ملے بریم چند کے خط جمع کئے''۔

پریم چند کے خطوط ،از مدن گویال ہے۔ ۱۰۵۔ ۲۰۵ خطوط ،از مدن گویال ہے۔ ۲۰۵ خطکسی کا بھی کیوں نہ ہو ،اس میں لکھنے والے کے ذاتی معاملات ،حالات و کیفیات کا بے تکلفا نہ اظہار لازمی طور پر ہوتا ہی ہے۔ گالب اور آزاد ، شبلی اور اقبال تمام مشاہیر کے خطوط میں ادبیت تو اپنے اپنے معیار سے ہے ہی ساتھ ہی ان کی شخصیت ،مزاج اور معیار کے آثار اور شواہد بھی ملتے ہیں۔ گالب نے قرض کی بینے اور فاقہ مستی کا ذکر تو کیا ہے لیکن وہ

آزاد منش انسان سے سے کھے نہ کر کے بھی زندگی عیش سے ہی گذاری مولانا آزاد تنگ دست نہ سے لیکن سیاسی سرگرمیوں کے سبب زندگی کا ایک بڑا ہے تھ قیدو بندی صعوبتیں جسلتے ہوئے گذارا۔علامہ اقبال کی زندگی اور شاعری کا مقصد ہی قوم کی فلاح و ترقی تھا۔ان کے برطس پریم چند نے غربت میں آئھیں کھولیں اور بھی ''ہنس'' بھی ''مرسوتی ''اور ''جاگرن'' کی ادارت کی ،اپنا پریس بھی کھولا اور بمبئی جا کرفلمی دنیا میں بھی قسمت آزمائی کی لیکن غربت اور مالی پریشانیوں نے بھی چھولا اور جمبئی جا کرفلمی دنیا میں بھی قسمت آزمائی کی لیکن غربت اور مالی پریشانیوں نے بھی چھولا اور جمائی اور ماکتوبر ۱۹۳۹ء کواردو کا یہ جان فانی سے کوج کر گیا۔

ایک درجن سے زائد ناولوں اور تقریباً تین سوافسانوں کے خالق پریم چند نے اردو زبان کے مسائل اور ناول اور افسانہ کے حوالے سے درجنوں مضامین بھی لکھے جنہیں برسوں پہلے کتابی شکل میں پروفیسر قمررئیس نے شائع بھی کر دیا ہے۔ ڈاکٹر ارتضای کریم نے اپنی کتاب' اردوفکشن کی تقید' میں پریم چند کی افسانوی تقید کا تفصیلی جائزہ پیش کیا ہے۔ لیکن پریم چند کی محتوب نگاری کا ابھی تک کم ہی لوگوں نے قلم اٹھایا ہے۔ لہذا میں نے اس مضمون میں اختصار کے ساتھ پریم چند کی مکتوب نگاری کے بعض اہم پہلوؤں کی نشاند ہی کی کوشش کی ہے۔خاص بات یہ ہے کہ پریم چند کے جتنے بھی خطوط دستیاب ہیں ان سب برانہوں نے ''دھنیت' رائے کے نام سے دستخط کئے ہیں۔

'زمانہ'کے اڈیٹر دیا نرائن نگم پریم چند کے بے تکلف دوست ہی نہ تھے نم خوار اورغم گسار بھی تھے۔ اسی لئے پریم چند خط لکھ کر انہیں اپنے رنج وغم میں شریک بھی کرتے تھے۔ مثلاً ، دیا نرائن نگم کے نام مکی ۲۰۹۹ء کے اپنے خط میں بڑی بے تکلفی سے اپنے دکھ در دکارونا اس طرح رویا ہے،

"برادرم

ا پنی بیتی کس سے کہوں؟ ضبط کئے کئے کوفت ہورہی ہے، جول تول کر کے ایک عشرہ کا ٹا تھا کہ خاتگی تر ددات کا تا نتا بندھا۔عورتوں

نے ایک دوسر ہے کو جلی گئی سنائی۔ ہماری مخدومہ نے جل بھن کر گلے میں پیانسی لگائی۔ ماں نے آ دھی رات کو بھانیا، دوڑی، اس کور ہا کیا ، مجھ ہوئی، میں نے خبر پائی، جھلا یا، بگڑا، لعنت ملامت کی۔ بیوی صاحبہ نے اب ضد بکڑی کہ یہال ندر ہوں گی، میکے جاؤں گی۔ میرے پاس رو پیے نہ، نا چار کھیت کا منافع وصول کیا، ان کی رخصتی کی تیاری کی وہ رودھوکر چلی گئیں میں نے پہنچانا بھی پسند نہ کیا.... میں ان سے پہلے رودھوکر چلی گئیں میں نے پہنچانا بھی پسند نہ کیا.... میں ان سے پہلے ہی خوش نہ تھااب تو صورت ہی سے بیزار ہوں''

#### يريم چند كے خطوط اص ٢٦٠

پریم چند نے یہ خط جن دنوں لکھا تھا،ان دنوں وہ سرکاری ملازم تھے اور پابندی کی وجہ سے نواب رائے کے فرضی نام سے لکھا کرتے تھے اور بقول پریم چندان دنوں" میں کوئی مضمون خواہ کسی موضوع پر، ہاتھی دانت پر ہی کیوں نہ لکھوں مجھے پہلے جناب کلکٹر صاحب بہادر کی خدمت میں پیش کرنا پرے گا اور مجھے چھٹے چھ ماہے لکھنا نہیں یہ تو میراروز کا دھندہ شہرالیکن ہر ماہ ایک مضمون صاحب والاکی خدمت مین پنچے گا تو وہ سمجھیں گے، میں اپنے فرائض سرکاری میں خیانت کرتا ہوں اور کام میرے سرتھو پا جائے گا اس لئے پچھ دنوں کے فرائض سرکاری میں خیانت کرتا ہوں اور کام عیرے مرتھو پا جائے گا اس لئے پچھ دنوں کے لئے نواب رائے مرحوم ہوئے،ان کے جانشین کوئی اور ہونگے"۔

پریم چند کے خطوط میں۔۳۲

پریم چند پانچ چھے برسوں تک اپنے ابتدائی افسانے اور ناول لکھتے رہے۔ان کی تحریریں مقبول بھی ہوئیں ۔لیکن ۱۹۱ء تک آتے آتے پریم چند نے نواب رائے کا نقاب اتار دیا اور نگم صاحب کے مشورے پر ہی پریم چند کا قلمی نام اختیار کیا۔ان سارے حقائق کا اندازہ دیا نارائن نگم کے نام پر پریم چند کے سمبر ۱۹۱ء کے اس خط سے ہوتا ہے۔

'برادرم

میں نے ''وکر مادت کا تیغہ' ایک قصّہ لکھنا شروع کیا ہے .... جلدی ہی ختم کرکے

سجیجوںگا۔ پریم چنداچھانام ہے، مجھے بھی پیند ہے،افسوں صرف بیہ ہے کہ پاپنچ چھسالوں میں نواب رائے کوگروغ دینے میں جومحنت کی گئی وہ اکارت ہوگئی... میں نے رابندر ناتھ (ٹیگور) کے طرز کی کامیابی کے ساتھ پیروی کی ہے مگر نری نقل نہیں ہے۔ پلاٹ بالکل اور تحییل ہے'صفحہ ۴۹

ریم چند کے خطوط سے ان کی حیات اور ادبی خدمات کے وہ پہلوسا منے آتے ہیں جن
سے عام قارئین آگاہ نہیں ہیں لیکن جن کی واقفیت ہونے پر پریم چند کو ان کے کل
totality میں سیحفے میں مددملتی ہے ۔ کیوں کہ پریم چند نے اپنے خطوط میں ، اپنے
افسانوں ، ناولوں ، مضامین ، اپنے رسالوں ، ہنس اور سرسوتی کے بارے میں اندر کی بات کی
نثان دہی کی ہے ۔ مثلًا اڈیٹر'' نیرنگ خیال' کے نام فروری ۱۹۳۴ء کے اپنے خط میں
پریم چندنے اپنے فن کے بارے میں لکھا ہے ،

''میرے قصے اکثر کسی نہ کسی مشاہدہ یا تجربے پر ببنی ہوتے ہیں اس میں میں ڈرامائی کیفیت پیدا کرنے کی کوشش کرتا ہوں۔ محض واقع کے بیان کے لئے مس کہانیاں نہیں لکھتا میں اس ممن کسی فلسفیانہ یا جذباتی حقیقت کا اظہار کرنا چاہتا ہوں۔ جب تک اس قسم کی کوئی بنیاد نہیں ملتی میراقلم ہی نہیں اٹھتا ، زمین تیار ہونے پر میں کریکٹروں کی تکلیق کرتا ہوں۔ بعض اوقات تاریخ کے مطالعے ہے بھی پلاٹ مل جاتے ہیں لیکن کوئی واقع افسانہ نہیں ہوتا ، تا وقت یہ کہوہ کسی نفسیاتی حقیقت کا اظہار نہ کرے .... میں اس کی ضرورت نہیں سمجھتا کہ افسانے کی بنیاد کسی پرلطف واقع پررکھوں ... کوئی واقع محض کچھے دار اور چست عبارت میں لکھنے اور انشائیہ پرداز انہ کمالات کی بناپرافسانہ ورجست عبارت میں انسانے کے لئے کلائمیکس کولاز می چیز سمجھتا ہوں اور وہ بھی نفسیاتی ''۔

یریم چند کے خطوط سے ۲۰۳

اس طرح ہندی ادیب اندرناتھ مدام کے نام ۲۱ دسمبر ۱۹۳۴ء کے اپنے خط میں ان کے بعض سوالوں کا ترتیب وار جواب دیتے ہعئے پریم چندنے اپنے ادب اور خلیقی عمل کے بارے میں کھاہے،

- ا۔ رنگ بوی (میدانعمل) میرے خیال میں میری تمام تصانیف میں بہترین ہے۔
- ۲۔ میرے ہرناول میں ایک معیاری کردار ہوتا ہے۔جس میں انسانی صفات بھی ہوتی ہے۔ سے اور کمزوریاں بھی۔ مگران کا معیار ہونا ضروری ہے۔
  - س۔ میرےافسانوں کی کل تعدادلگ بھگ ۲۵۰ہے۔
- ۳۔ بیشک ٹالسٹائی، ویکٹر ہیوگواوررومارولاں کا مجھ پراٹر پراہے۔ مخضرافسانوں میں شروع میں ڈاکٹر رابندر ناتھ ٹائیگور سے روشنی حاصل کی ہے۔اس کے بعد میں نے اپنا اسٹائل بنالیا۔
- ۵۔ میں نے بھی شجیدگی سے ڈراما کی طرف رجوع نہیں کیا...اگر ڈرامے کو اسٹنے پر نہ دکھایا جائے تو بیا بہیت کھو بیٹھتا ہے۔ میرے ڈرامے حض پڑھنے کے لئے تھاسی لئے میں نے اپنے خیالات کے اظہار کے لئے ناول کو ترجیع دی ہے۔
- ۲۔ ایک ادیب کے لئے سینمامناسب جگہنیں۔ میں اس لائن میں اس لئے آیا تھا کہ شاید مالی اعتبار سے کچھ طمئن ہوسکوں مگریہ میری خام خیالی تھی ،اس لئے میں پھرادب کی خدمت میں لگر ہا ہوں۔
- ے۔ میں بھی جیل نہیں گیا، میں باعمل انسان نہیں ہوں۔میری تحریروں سے کئی دفعہ حکومت ناراض ہوئی اور میری ایک دو کتابیں قابل ضبطی بھی قرار دی گئیں۔
- میں ساما جک سدھار پر یقین رکھتا ہوں ۔ہمارا مقصد رائے عامہ کو بیدار کرنا ہونا
   چاہئے ۔انقلاب شجیدہ طریقوں کی ناکامی کی دلیل ہوتا ہے .... معیاری سوسائی وہ
   ہجاں پر ہرایک کو بکساں مواقع میسر ہیں''۔

### پریم چند کے خطوط ، ص ۱۳۳۳ سهم

دراصل پریم چند کے خطوط میں ان کی ذاتی زندگی ،ان کے ادب اور نظر بیادب کے علاوہ ان کے عہد کے سیاس معاشی اور تہذیبی حالات اور ادبی رجحانات پرجس طرح تہیں علاوہ ان کے عہد کے سیاس معاشی اور تہذیبی حالات اور ادبی رجحانات پرجس طرح تہیں اشاروں ، کنایوں میں اور کہیں تفصیل کے ساتھ معلومات ملتی ہیں ان سے پریم چند کے خطوط قاری کو شخصیت کو سجھنے میں آسانی ہوتی ہے۔ مرزاغالب اور مولا نا ابوالکلام آزاد کے خطوط قاری کو ''استغفر اللّٰداور ماشاء اللّٰد'' کہنے پر مجبور کرتے ہیں۔لیکن پریم چند کے خطوط عوام وخواص کو اس ملک کے عام آدمیوں کے ساتھ ساتھ ادب اور ادبیوں کے مسائل پر بھی غور وکر کر کے کی دعوت دیتے ہیں۔ یہی پریم چند کے خطوط کی خوبی بھی ہے اور مقصد بھی۔

# حسرت موہانی کی سیاسی اور زندانی زندگی کی عکاسی

لیافت علی ریسر چ اسکالر (اردو) ایندوستانی زبانوں کا مرکز جواہر لال نهر ویو نیورسٹی ،نئ دہلی ، ۲۷۰۰۱۱ email:aliaquat 153 @ gmail.com

حسرت کی تقریباً ساری زندگی سیاسی بحران میں گزری ہے۔ وہ جنگ آ زادی کے پہلے مسلم مردِ مجاہد تھے۔ جنھوں نے سب سے پہلے آ زادی کا علم بلند کر کے جنگ آ زادی کا اعلان کیا تھا۔ وہ بہت ہے باک اور جلد بازلیڈر تھے۔ نے کئی کر چلنااورا حتیاط سے قدم رکھنا ان کا شیوہ نہیں تھا۔ اسی لیے ان کی دوسر لیڈروں سے ہمیشہ ان بن رہتی تھی۔ کیوں کہ وہ مصلحت اندیش اور ست روی کے قائل نہیں تھے۔ ان کو ہمیشہ شکایت رہتی تھی کہ:

مصلحت اندیش اور ست روی کے قائل نہیں تھے۔ ان کو ہمیشہ شکایت رہتی تھی کہ:

گھبرا گئے ہیں بے دلی ہم رہاں سے ہم
حسرت موہانی کوگاندھی جی سے بھی اختلاف تھا۔ وہ ان کے مسلک عدم تشدد کے ہم نوا نہیں تھے وہ کہتے تھے۔

میرت تھے وہ کہتے تھے۔

گاندھی کی طرح بیٹھ کے کیوں کا تیں گے حرجہ کے دیوں کا تیں گے حرجہ کے کیوں کا تیں گے حرجہ کے کیوں کا تیں گے حرجہ

لنین کی طرح دیں گے نہ دنیا کو ہلا ہم مسرت موہانی نے اپناسیاسی کے رئیں گے نہ دنیا کو ہلا ہم حسرت موہانی نے اپناسیاسی کیرئیرکانگریس کے رُکن کی حیثیت سے شروع کیا تھا۔ پھر وہ مسلم لیگ، کمیونسٹ پارٹی، اور جمیعتِ علماءِ ہند کے رکن بھی رہے۔ ان کی آشفتہ مزاجی نے انھیں بھی ایک پارٹی میں رہنے اور بیٹھ کرسوچنے کا موقع نہیں دیا۔ حسرت نہایت ہی

مخلص، شریف، ایما ندار، آنهی عزم اور سادہ لوح انسان تھے۔ لیکن ان میں جذبات کے تھیں اور دوراندیش کا فقدان تھا۔ ان کی شخصیت بڑی متنوع اور ہمہ گیر تھی۔ وہ بیک وقت جنگ آزادی کے مردِ مجاہداوراردو شعروادب کے پرستار تھے۔ حسرت نے ادب کے میدان میں بھی مختلف اصناف بنی پرطیع آزمائی کی ۔ لیکن ان کوشاعری میں اتن شہرت ملی کے باقی اصناف معدوم ہوکررہ گئیں۔ حقیقت یہ ہے کہ وہ ایک بلند پایہ شاعر ہی نہیں بلکہ ایک متناز صحافی ، اہم ناقد اور بلند پایہ تذکرہ نگار بھی تھے۔

حسرت سیاسی مسلک کے تعلق سے کمیونسٹ تھے اور مذہبی رجبان کے لحاظ سے صوفی سے حسرت کو کمیوزم کے مقاصد سے شروع سے ہی ہمدردی تھی۔ ۱۹۲۵ء میں ان کی کوششوں سے پہلی آل انڈیا کمیونسٹ کانفرنس کا نبور میں منعقد ہوئی ۔ جس کی صدارت حسرت موہانی نے خود کی تھی۔ خطبہ صدارت کے خیالات ملاحظ فرما ئیں:

'' کمیوزم کی تحریک کا شذکاروں اور مزدوروں کی تحریک ہے۔اس تحریک کے اصول اور مقاصد سے جمہور اہلِ ہند عموماً اتفاق کرتے ہیں۔البتہ بعض مرت خلط فہمیوں کی بنا پر کمیوزم کے نام سے بعض کمزور اور باہمی طبیعت کے لوگ گھبراتے ہیں۔مثلاً بعض لوگ یہ بیجھتے ہیں کے کمیوزم اور خون ریزی فساد، لازم وملزوم ہیں۔حالانکہ اس کی حقیقت اس کے سوااور کچھ نہیں ہے کہ عدم تشدد کو ضرورت و مصلحت کی بنا پر جاتر سمجھتے ہیں۔اور گاندھی جی کی طرح اس کو ہر حالت میں بطور اصول لازم قرار نہیں دیتے''۔

حسرت نے شخ شیرحسن قدوائی، مولانا آزاد سجانی، سیدذاکرعلی صاحب اور سید حسین ریاض کے اشتراک سے ایک آزاد پارٹی بنائی تھی۔ جس کا مقصد جنگ آزادی کے حصول کے لیے ہندوؤں اور مسلمانوں کے درمیان تعاون کی ضرورت تھی لیکن ملک وملت نے تمام انقلا بی تجاویز کی طرح اس پارٹی کی بھی قدر نہیں کی جس کی بنا پروہ عام ابتخابات میں

بھی حصہ نہ لے سکے۔

حسرت کا قائداعظم سے بھی اختلاف تھا۔لیکن وہ باوجودِ اختلاف کے قائداعظم کی بہت عزت کرتے تھے۔اور قائداعظم محموعلی جناح بھی ان کا لحاظ کرتے تھے۔حسرت نے قائداعظم کی وفات پرایک روز نامچے میں لکھاہے:

'' ''استمبر ۱۹۴۷ء آج صبح گھر سے نکلنے پر قائد اعظم جناح کے انقال کی خبر معلوم ہوئی۔ اناللہ واناالیہ راجعون۔ مرحوم اپنا مقصد پورا کر کے دنیا سے اٹھے۔ایسی کامیابی بہت کم لیڈروں کو حاصل ہوتی ہے''۔

تقسیم ہندو پاک کے بعد حسرت کی بقیہ زندگی ہندوستان میں ہی گزری۔انہوں نے ہندوستان میں ہی گزری۔انہوں نے ہندوستان میں رہ کراپنے کسی بیان یا تقریر میں پاکستان کی نکتہ چینی نہیں کی۔حالانکہ ان کو پاکستان کی بہت ہی باتیں نا پہندھیں۔لیکن وہ ہندوستان میں بیٹھ کر پاکستان کی تقیداس لیے نہیں کرتے تھے کہ ایسی باتوں سے ہندوستانی حکومت سے خوشامد کی بوآتی ہے۔تقسیم کے بعد ہندوستانی مسلمانوں کے لیے مولانا ایک سہارا تھے۔انہوں نے ہندوستانی مسلمانوں کی فراموش نہیں کیا۔

حسرت کی شاعری میں سیاسی پس منظر:

ایک بات جوحسرت کی زندگی اور شاعری میں مشترک ہے۔ وہ ایک طرح کی بے لوثی اور معصومیت ہے۔ ایک بجیب وغریب قناعت پبندی ہے۔ ان کے یہاں اپنے آپ سے بے پروائی اور استغناکی ایک وقیع اور جلیل کیفیت ہے۔ حسرت کی شاعری اور زندگی دونوں کو بیرونی سہارے یا کسی آرائش کی حاجت نہیں۔ وہ اپنی چھوٹی سی دنیا میں مگن رہتے تھے۔ جس سے ان کا دل ہر دو جہاں سے غنی نظر آتا ہے۔ ان ساری باتوں کے باوجود بھی ان کی شاعری اور زندگی دونوں سطحوں پر توجہ کی مستحق ہیں۔ اس لیے اردوشا عری میں بھی ان کا شار صف اول کے شعراء میں ہوتا ہے۔ حسرت نے بہت سارے ایسے اشعار کے ہیں جن کا

تحریک آزادی میں اہم کردار رہا ہے۔ حسرت کے زمانے تک شاعری کا کینوس اتنا وسیح نہیں تھا۔ شاعری محض گل وہلبل کے مدعا تک محدود تھی۔ حسرت نے شاعری کو مختلف موضوعات سے مانوس کروایا۔ ان کی بہترین غزلیس قید خانے کی ہی مرہونِ منت ہیں ، اور بعض تو ان کی پوری غزلیس سیاسی نظر آتی ہیں۔ لیکن میں نے صرف ان کی شاعری میں وہ عناصر تلاش کرنے کی کوشش کی ہے جو میرے موضوع سے تعلق رکھتے ہیں۔ حسرت کہیں ساغر و مینا اور کہیں گل وہلبل کے سہارے اپنا در دبیان کرتے ہیں۔ لیکن مندر جہذیل اشعار میں وہ بناکسی بردے کے لکھتے ہیں:

روح آزاد ہے خیال آزاد ہے ہیار جسم حسرت کی قید ہے بیکار اچھا ہے اہلِ جور کیے جائیں سختیاں کے لیے گی یوں ہی شورش حب وطن تمام رسم جفا کامیاب دیکھیے کب تک رہے حب وطن مست خواب دیکھیے کب تک رہے حب وطن مست خواب دیکھیے کب تک رہے

حسرت کے بعض سیاسی اشعارساغرومینا کے پردے میں ملتے نہیں جن کامفہوم انہوں نے رمز و کنا رہسے بیان کیا ہے۔

> رہتی ہے روز اک ستم تازہ کی تلاش بے چین ہے وہ فتنہ کورال میرے لیے اہلِ رضا کی جان ہے اتنی سی یہ امید کچھ اور بھی ہے اس ستم برملا کے بعد

اس لیے یہ کہنا ہے جانہ ہوگا کہ اردوغزل کوفروغ دینے میں حسرت موہانی نے جو انقلانی کردارادا کیا ہے وہ اتنامشحکم ومضبوط ہے کہ جدیداردوغزل ان کی دکھائی ہوئی راہ پرہی گامزن دکھائی دیتی ہے۔

حسرت نے نہ صرف شاعری بلکہ صحافت اور تقاریر سے بھی تح یک آزادی میں اہم رول ادا کیا ہے۔ ایک طرف سرسیداحمہ خان اردوغزل کے سخت خلاف سے ۔ انہوں نے اردوغزل کو نصاب سے بے دخل کر دیا تھا۔ لیکن دوسری طرف اگر ہم حسرت کو دیکھیں تو انہوں نے جو دھا کہ سیاست میں کمل آزادی ،عدم تعاون برطانوی اشیاء کا با کاٹ اور انقلاب زندہ باد جبیانعرہ دے کر کیا۔ ویساار دوشاعری میں تو نہیں ،البتہ انہوں نے اردو غزل میں عام روش سے ہٹ کر بعناوت کاعلم بلند کیا اور اس میں انقلابیت کاعضر پیدا کیا۔ حسرت نے اردوغزل کی کھوئی ہوئی آبرووا پس دلوائی جونہایت ہی مشکل کام تھا۔ ان کیا۔ حسرت نے اردوغزل کی کھوئی ہوئی آبرووا پس دلوائی جونہایت ہی مشکل کام تھا۔ ان کی شاعری میں عشق مجازی بھی ہے۔ عشق حقیق بھی اور ملک وقوم سے محبت بھی ،ان کا محبوب خیلی نہیں بلکہ اسی دنیا کا چاتا بھرتا انسان ہے۔ ایک بجیب بات ہے کہ حسرت اپنی محبوب نیلی شاعری میں خودکو پوری طرح منکشف نہیں کر پائے سے ۔ حسرت اپنی ساموائے عشق کے تصوف اور سیاست دونوں میں خودکو پوری طرح منکشف نہیں کر پائے سے ۔ حسرت اپنی ساموائے سیاسی اشعار میں ادراک اورا حساس کی اعلی سطح سے نہیں بہتے پائے لیکن بیان کی خامی نہیں تھے اس لیے وہ میں ادراک اورا حساس کی اعلی سطح سی اور سیاجی شاعری کے لیے موزوں نہیں سے میاس لیے وہ سبب بی تھا کہ حسرت مزاجاً سیاسی اور سیاجی شاعری کے لیے موزوں نہیں سے میاس لیے وہ سبب بی تھا کہ حسرت مزاجاً سیاسی اور سیاجی شاعری کے لیے موزوں نہیں سے اس لیے وہ ایک جگے ہیں کہ۔

سرمایہ دارخوف سے لرزال میں کیوں نہ ہوں
معلوم سب کو قوّتِ مزدور ہو چک
حسرت موہانی نے انگریزی حکومت کو کمل طریقے سے کمزور کرنے کے لیے سودیثی
اسٹور کھول رکھے تھے۔انہوں نے برطانوی اشیاء کابائیکاٹ کر کے آزادی کامل اور انقلاب
زندہ باد کا نعرہ لگایا۔بقول خواجہ احمد عباس ''اگر حسرت ترقی پیند مصنفین کی جماعت میں
شرکت نہ بھی کرتے تو بھی ان کا کلام اس نوعیت کا ہے۔جہاں سے ترقی پیند شاعری کی
ابتداء ہوتی ہے'۔

حسرت نے اپنی ہمت حوصلہ اور عزم کے ساتھ آگے آ کرمختلف زاویوں سے ملک کو

تحفظ دینے کی کوشش کی ۔وہ اپنی بات واضح طور سے کہتے ہیں۔

ہم قول کے صادق ہیں اگر جان بھی جاتی ولا کے صادق ہیں اگریز نہ کرتے فیر فیر ممکن ہے ہم سے طاعتِ فیر اللہ اللہ کار اے فیر ازار

حسرت موہانی کو یقینِ کامل تھا کہ دشمن کوکا میا بی نہیں ملے گی ۱۹۴۷ء کی ایک غزل میں وہ لکھتے ہیں۔

وشمن کے مٹانے سے مٹا ہوں نہ مٹوں گا اور بوں تو میں فانی ہوں فنا میرے لیے ہے جب حسرت کو گور یلا طرزِ جنگ کے موافقت میں تقریر کرنے پر گرفتار کیا گیا تو انہوں نے کہا تھا۔

چمن جہاں میں پھر قیدِ فرنگ عاشقی کی بہار آتی ہے ماشقی کی بہار آتی ہے مم بے کسوں کو قتل جو کرتا ہے بے گناہ کچھ اے عزیز تچھ کو خدا کا بھی ڈرنہیں ہم بے خطا بھی گناہ گار ہیں ہم آپ جو کچھ کہیں وہی ہے بجا

حسرت موہانی کا جذبہ حریت پسند تھا۔ جذبہ حریت کے اظہار کے نتیجہ میں قیدو بندگی جو صعوبتیں ان کو برداشت کرنی پڑیں۔ ان سے ان کے پائے استقامت میں ذرا بھی لغزش نہیں ہوئی ۔ اور نہ ہی برطانوی ظلم واستبداد سے خائف ہوکر انہوں نے آزادی کی طلب سے کنارہ کشی اختیار کی۔

395 ترک جرم عاشقی ممکن نهیں پھر اسی کا ہم سے ہو گا ارتکاب لطف کی ان سے التجا نہ کریں ہم نے ایبا کبھی کیا نہ کریں ہم رضا کار ہیں خدا کی فتم ہم نہ ہوں گے گر شہیر وفا

حسرت ممل آزادی کے طلب گارتھے۔حالانکہ کانگریس مسلم لیگ،اورخلافت تمیٹی کے جلسوں نے ان کی قرار داوآ زادی کو پاس نہیں ہونے دیا تھا۔لیکن حسرت ان کی پرواہ نہ کرتے ہوئے بھی آزادی کے خواہاں رہے۔

حریت کامل کی فتم کھا کے اٹھے ہیں اب سایئر برکش کی طرف جائیں گے کیا ہم دشوارتها بغير يقين روح كا سكون احیما ہوا کہ دشمن تشکیک ہم رہے حسرت کو جب آزادی کی کرنیں دکھائی دیے لگی تو لکھتے ہیں۔ عاشقو دور نہیں منزل مقصود وصال باد یائے طلب یار کو مہمیز گرد

حسرت کے متعلق ایک جگہ احتشام حسین نے لکھا ہے کہ' حسرت کی شاعری کا جائزہ لینے کے بعد ہمیں پر سلیم کرنا پڑتا ہے ۔انہوں نے معاملات حسن وعشق کے پہلو بہ پہلو سیاسی ومعاشرتی حالات کوان کے روابط اوراجماعی زندگی کواس کے اصل تعلقات میں سمجھنے

حسرت کے پہاں ہندومسلم اور قومی پیجہتی کارنگ بہت نمایاں ہے۔

جوفیضِ عشق یہی ہے تو کیا عجب حسرت
کہ امتیاز نہ کچھ شخ و برہمن میں رہے
اپنے مذہب میں ہے اک شرط طریق اخلاص
کچھ غرض کفر سے رکھتے ہیں نہ اسلام سے ہم
رشیدا حمصد تقی ایک جگہ کھتے ہیں' حسرت محشر خیال نہیں ،محشر مل تھ''۔
حسرت اپنے وطن کی محبت ، ملک کی آزادی اوروطن کے لیے قید ہونے پر فخر محسوں
کرتے تھے۔

سینکڑوں آزادیاں اس قید پر حسرت
جس کے باعث کہتے ہیں سبان کا زندانی مجھے
ہندومسلم کے اتحاد کی نسبت سے بھی ان کے یہاں بہت سارے اشعار ملتے ہیں۔
مٹ چلیں یوں ہی نہ کیوں دیروحرم کے بھگڑ ہے
اک رشتہ بھی تو ہے سبحہ و زنار کے نچ
حسرت جونہیں کرتے تھے اس کوموضوع شاعری بھی نہیں بناتے تھے۔ان کو ہندومسلم
ا کیا کا مبلغ مانا جا تا تھا۔وہ بال گنگا دھر تلک کو اپناسیاسی گرومانتے تھے۔ان کی یہ ایک بہت
ہڑی خصوصیت تھی کہ جووہ خود نہ کر پاتے تھے اس کی بھی کسی کو ہدایت بھی نہیں کرتے تھے۔
مثال کے لیے فیض کا ایک شعردرج ہے۔

ہم شخ نہ لیڈر نہ مصاحب نہ صحافی جو خود نہیں کرتے وہ ہدایت نہ کریں گے

حسرت کی زندانی زندگی:

بہت سارے شعراء نے ملک کی آزادی کی خاطر جیل کی ہوائیں کھائی ہیں۔جبیبا کہ فارسی کے مشہور شعراء میں سعد سلیمان اور خاقانی کے جسیات بہت مشہور ہیں۔اسی طرح حسرت کی زندگی بھی کافی حد تک بہمشقت قیدو بند میں گزری ہے: مشتہ سخت ی حک کی مذہبہ ہی

ہے مشق سخن جاری چکی کی مشقت بھی اک طرفہ تماشہ ہے حسرت کی طبیعت بھی

اگر حسرت کے سارے کلام کا بغور مطالعہ کیا جائے توان کی زندانی زندگی کا ایک خاکہ پیش کیا جاسکتا ہے۔ کہان کی زندانی زندگی کیسے گزری ، کہاں کہاں رہے اور عزم واستقلال ہے کیسی کیسی صعوبتیں اٹھائیں۔

بڑھ گیا جوشِ آرزو حسرت ختم ہونے کو آئی قبید فرنگ

حسرت پہلی دفعہ ۲۳ جون ۱۹۰۸ء کوگر فتار ہوئے اور ۱۹۰۹ء کی قیدِ فرنگ میں رہے۔ اس کے بعدانہوں نے جیل کے تجربات کو''مثاہداتِ زندال'' کے عنوان سے اردو معلیٰ میں دسمبر ۱۹۰۹ء تا جنوری ۱۹۱۱ء میں شائع کیا۔مشاہداتِ زندال کے متعلق تاج الدین صاحب لکھتے ہیں:

"مشاہداتِ زندال "مجاہد دستورمولانہ سیدفضل الحن صاحب حسرت موہانی کے ان مضامین کا مجموعہ ہے۔جوانہوں نے قیدفرنگ سے رہائی کے بعد تحریفر مایا تھا۔ لیکن بقول مولانا کہ وہ زمانہ جہالت کا تھا۔ اس لیے انہوں نے حکام جیل کے احکام کی تعمیل کی۔ چنا نچہ دوبارہ جب قانون تحفظ بند کی خلاف ورزی کی پاداش میں انھیں گرفتار کیا گیا۔ تو وہ عادت کے موافق نہ صرف بخوشی قید خانہ تشریف کے ۔اورکام کرنے سے انکار کر دیا۔ بلکہ اپنے اصولوں پر بھی کاربند رہے۔ اور اس کی پاداش میں ہر سخت سے سخت تکلیف برداشت کرنے کے لیے تیار رہے "

حسرت کو۱۱۴گست ۱۹۰۸ء کو جب سزاسنائی گئی تواسی دن سے ان کے ساتھ قبید سخت کا

آغاز بھی ہوا۔ پہلے ہی دن سے انھیں سخت ترین مشقت یعنی ''چگی' سے سابقہ پڑا۔
چندروز بعدالہ آباد سینٹرل جیل بھیج دیا گیا۔اس کے بعدان کی پوری زندانی زندگی اسی جیل
میں گزری۔حسرت حالانکہ سیاسی قیدی تھے۔لیکن ان کے ساتھ اخلاقی قید یوں سے بھی
زیادہ بدتر سلوک کیا جاتا تھا۔ان کی عینک تک اتار لی گئی۔اوران کی کتابوں اورا خبارات کو
ان کے سامنے خاکستر کر دیا گیا،اسی دوران ان کے والدِ ماجد کا انتقال بھی ہوتا ہے۔لیکن
انسی اس کی اطلاع تک نہیں دی جاتی، اتنا ہی نہیں بلکہ ما و رمضان کے مہینہ میں بلاکسی
رعایت کے ان سے ''چگی'' پیواتے تھے۔جیسا کہ انہوں نے لکھا ہے:

کٹ گیا قید میں ماہِ رمضان بھی حسرت گرچہ سامان سحر کا تھا نہ افطاری کا

حسرت نے اس زمانے کے حوالات اور جیلوں میں قید یوں کے ساتھ ہونے والے ظلم وستم کو بہت دکھ و درد کے ساتھ بیان کیا ہے۔ انہوں نے نہ صرف جیل کی خرابیوں اور بعنوانیوں کے خلاف کھا بلکہ اگر حاکم جیل میں کوئی خوبی نظر آئی ، اس کا ذکر بھی انہوں نے 'مشاہدات زنداں' میں تفصیل سے کیا ہے۔ انہوں نے الہ آباد جیل کے superintendent کا ذکر یوں کیا ہے:

''الد آبادجیل کی خرابیوں اور اپنی نسبت احکام جیل کی تختیوں کے باوجود مسٹر ہڈس کی بعض انتظامی خوبیوں کی تعریف نہ کرنا بعید از انصاف ہوگا۔ مثلاً صفائی اور ظاہری جسمانی صحت کا لحاظ جسیا الہ آباد سنٹرل جیل میں ہوتا ہے۔ ویسائسی دوسری جیل میں نہیں ہوتا۔ جس کا معمولی ثبوت یہ ہے کہ اس جیل میں قیدیوں کے کپڑے موسم سرمامیں معمولی ثبوت یہ ہے کہ اس جیل میں قیدیوں کے کپڑے موسم سرمامیں کبھی ''جوں'' سے پاک رہتے ہیں۔ عام طور پر''زندال''اور''جوں'' کو لازم و ملزوم سمجھا جاتا ہے۔ ملاز مان جیل کی زودو کوب اور تحقی جو زیادہ ترقیدیوں سے ہوتی ہے۔ اس کی بھی

شکائیتیں الد آباد جیل میں مسٹر مڈسن کے خوف سے بہت کم سننے میں آئیں۔اور معیاد قید میں تخفیف کر دینے کا حال ہم نے پہلے ہی درج کر دیاہے'۔

حسرت اپنی زندانی زندگی کو باعثِ زحمت نہیں بلکہ باعثِ رحمت سمجھتے تھے۔انہوں نے اپنی بارک کے قید یوں کے ساتھ نہایت ہی خوشگوار تعلقات قائم کرر کھے تھے۔انہوں نے اپنی بارک کے قید یوں کے ساتھ نہایت ہی خوشگوار تعلقات قائم کرر کھے تھے۔انہوں نے جیل نے اپنی کے ساتھ یوں کا ذکر بہت عقیدت و محبت کے ساتھ کیا ہے۔انہوں نے جیل کے ساتھ یوں سے تعلقات بڑھا کرا پنے سیاسی اور ساجی شعور کو جلا بخش کرا پنی معلومات میں اضافہ کیا۔اس حوالے سے وہ لکھتے ہیں:

''جیل میں مختلف مقامات سے آئے ہوئے قیدیوں کے اختلافِ عادات واخلاق ، زبان ولہجہ کی دلچپ کیفیت دیکھنے سے تعلق رکھتی ہے۔ پھر ان میں سے ہر شخص اپنے عجیب وغریب واقعات زندگی کی ایک مختصر سی تاریخ بھی رکھتا ہے۔ جواکثر اوقات مصنوعی کہانیوں سے بھی زیادہ دل پسند ہوا کرتی ہیں۔ راقم حروف بارک بند ہونے کے بعد سے سونے کے وقت تک اپناوقت اکثر انھیں افسانوں کے سفنے میں بسر کرتا تھا''۔

حسرت نے اپنا ایک مضمون''فرنگی جیل خانوں میں گورے اور کالے کی تمیز'' لکھ کر فرنگیوں کے ظلم وستم کو بے نقاب کیا ہے۔ فرنگی حکومت میں حاکم ومحکوم کا فرق ہر شعبے میں دیکھنے کو ملتا تھا یہاں تک کہ عدالتیں اور جیل خانے بھی اس سے مشتیٰ نہیں تھے، وہ کالے گورے کو امتیازی سلوک کے ساتھ اس طرح دیکھتے ہیں:

''غرضکہ ہرصورت سےان گوروں کی قید کا زمانہ اس طرح سے گزرتا ہے کہ بعض آ وارہ مزاج کرانیوں کوتو ہم نے بیہ کہتے سنا ہے کہ ہم کو گھر سے زیادہ تو جیل ہی میں آ رام ملتا ہے''۔ حسرت کی پہلی گرفتاری کے دوران ان کی بیٹی بہت بیارتھی ۔گھر پرایک خادمہ اور بیگم حسرت کی بہلی گرفتاری کے دوران ان کی بیٹی بہت بیارتھی ۔گھر پرایک خادمہ اور بیگم حسرت اپنی ہمت سے کام لے کر superintendent کے ذریعے حسرت کوایک خط میں گھتی ہیں''تم پر جو افقاد پڑی ہے اسے مردانہ برداشت کرو۔ میرایا گھر کے متعلق خیال نہ کرنا خبر دارتم سے کسی فتم کی کمزوری کا اظہار نہ ہو''۔اس خط سے اندازہ ہوتا ہے کہ بیگم حسرت مولانا کو ملک کی آزادی کے لیے کتنا سہار ااور ہمت دیتی تھیں۔

حسرت کو جب حوالات سے اله آباد جیل جیجا گیا تو ان کے ساتھ حوالات کے زمانے کی آئی ہوئی اخباروں، کتابوں اور کپڑوں کی ایک گھڑی داخل ہونے سے پہلے چھین لی گئی تھیں۔ تھی۔ان کو پاؤں میں بیڑیاں ڈال کرلایا گیا اور جیل کے لوہار سے بیڑیاں کٹوائی گئی تھیں۔ حسرت کی دوسری گرفتاری:

حسرت ۱۹۱۷ یکی ۱۹۱۱ یکی ۱۹۱۱ یکی فاونڈیشن کمیٹی کے جلسے سے علی گڑھ پہنچ تو سااپریل ۱۹۱۹ء کی دو پہر کواضیں sup.police aligarh نے گرفتار کر کے مکان کی تلاثی کی ،جس میں انہوں نے محم علی ،آزاد اور انور پاشا کی پھے تصویریں اپنے قبضے میں کر لیں۔دوسری گرفتاری کے متعلق حسرت کی والدہ محتر مہ نعمہ نے یوں لکھا ہے ' خط میں اس افواہ کا ذکر کیا گیا ہے کہ کھنو جلسے کے سلسلے میں ڈاکٹر ضیا الدین نے گرفتار کروایا ہے۔اس جلسے کی تفصیل ہے ہے کہ کھنو میں مسلم یو نیورسٹی فاونڈیشن کا جلسہ ہوا جس میں حسرت نے حلار کے نمائندے کے طور پر شرکت کی۔مسلم اوں کا مطالبہ تھا کہ M.A.O کو یو نیورسٹی کا درجہ دیا جائے۔گورنمنٹ یہ مطالبہ ماننے کو تیارتھی ۔لیکن اس کی اپنی پچھ شرائط تھیں۔ کہا جاتا ہے کہ ۱۰ ابریل کے جلسے میں حسرت نے حکومت کی چیش کردہ شرائط کی مخالفت کی جاتا ہے کہ ۱۰ ابریل کے جلسے میں حسرت نے حکومت کی چیش کردہ شرائط کی مخالفت کی

تھی،اس لیےانھیں گرفتار کیا گیا''۔

حسرت کی ۱۳ اپریل کی گرفتاری کے بعد بیگم حسرت ان سے روزانہ ملی تھیں لیکن ۱۹ اپریل کو جب وہ ملنے گئیں تو معلوم ہوا کہ حسرت' سات ہجے سے کہیں خفیہ طور پر بھیج دیے گئے ہیں' بیگم حسرت عبدل باری کو گھتی ہیں' شائد (حسرت) نظر بند کر دیے گئے ہیں۔ دیکھیے بے قصور غریب کو کیا سزاملتی ہے' اس کے بعد ۲۷ اپریل کو حسرت ایک خط میں کھتے ہیں:

'' حکم آیا ہے کہ ان کوقید ہے آزاد کردو۔ چنا نچہ میں شہر میں ہوں اور درخواست دی ہے مزید غور کرنے کے لیے اگر مجھے گور نمنٹ نے مہلت دے دی تو اس کی بیصورت ہوسکتی ہے کہ مجھکو وہ دوایک روز کے لیے لکھنؤیا الہ آبا دبھیج دیں۔ میں وہاں اپنے دوستوں اور مشیروں کی رائے حاصل کر سکوں بیدرخواست قبول ہوگئی تو یقیناً پھر مقدمہ حکم عدولی چلایا جائے گا۔ تب تک میں یہاں کے magistrate کی رعایت سے آزادر ہوں گا۔ اگر موافق جواب نہ آئے گا تو نظر بندی کا حکم ماننے سے انکار تو کر ہی چکا ہوں''بالآخراپریل موافق جواب نہ آئے گا تو نظر بندی کا حکم ماننے سے انکار تو کر ہی چکا ہوں''بالآخراپریل

- ا۔ تاصدورِ حکم ثانی مولانہ کوقصبہ کھٹور ضلع میر ٹھ کی حدود میں کسی ایسے مکان میں رہنا ہو گا۔ جسے مجسٹر بیٹ ضلع منظور کر ہے۔
- ۲۔ حسرت کومجسٹریٹ کی اجازت کے بغیر حدودِ مقررہ سے باہر جانے کی اجازت نہ ہو گی۔
- س۔ روزانہ ۱۰ اور ۵ کے درمیان بجز شدید بیاری کے جس کی افسرِ متعلقہ کوفوراً خبر کی جائے ،مولانہ کوافسرانچارج تھانہ کھٹور کے پاس جاکراپنی موجودگی کی رپوٹ کرنی ہو گی۔
- ہ۔ اس کی ممانت ہوگی کہ مقررہ حدود کے باہر سورج نگلنے یا ڈو بنے کی درمیانی اوقات میں کسی ملاقاتی کو لینے یارخصت کرنے جائے وغیرہ

تيسري گرفتاري

وسمبر ۱۹۲۱ء میں احمدہ آباد میں منعقد مسلم لیگ، کانگریس اور خلافت کانفرنس کے سالانہ احلاس میں حسرت نے انگریزی حکومت کے خلاف جوشیلی تقریریں کر کے آزادی کا مطالبہ کیا تھا۔ جس کی پاداش میں انھیں ۱۳۲۳ پریل ۱۹۲۲ء کو کانپور میں گرفتار کر کے احمد آباد لایا گیا اور ساہر متی جیل میں رکھا گیا۔

حسرت کی ان تمام گرفتاریوں سے اندازہ ہوتا ہے کہ ان کواپنے ملک کی آزادی اور وطن کی محبت کی خاصر کو گئے درنج وغم اور سخت سزاؤں سے دو چار ہونا پڑا ہے۔ ان کے صبر و قناعت کا اندازہ ہمیں اس وقت ہوتا ہے جب ان کی اکلوتی بیٹی کی شادی کے عین وقت پر ان کو گرفتار کیا جاتا ہے۔ ان کو بیخوش پہلی بارنصیب ہور ہی تھی ۔ اس لیے ان کی اس گرفتاری کی افریت اورد کھ نہ صرف حسرت بلکہ ہرزندہ دل انسان کواس کی تکلیف ہوتی ہے۔ مولا نا اکثر کہا کرتے تھے کہ 'اپنے آپ کو گرفتاری کے لیے پیش کرنا اورخوشی سے جیل مولا نا اکثر کہا کرتے تھے کہ 'اپنے آپ کو گرفتاری کے لیے پیش کرنا اورخوشی سے جیل

تولانا مربہا برے سے لہ اپ اپ وبرفاری ہے ہیں برنا اور توں سے ہیں جانا حکومت کے کام کوآسان کرنا ہے''اسی لیے انہوں نے عزم کرلیا تھا کہا گر پولیس انھیں گرفتار کرنے آئی تو وہ ساتھ جانے سے انکار کردیں گے۔اوراپنی گرفتاری کے وقت انہوں نے ایما بھی کہا تھا۔

حسرت كادستور مند:

صرت نے ہندوستان میں چھریاستوں کی تجویز پیش کی تھی جس میں پانچ جمہوری ریاست اورا کیک حیور آباد کانام رکھا تھا۔ان کی تجویز بھی:

ا مشرقی پاکستان امغربی پاکستان ۳ مرکزی مندوستان ۴ مجنوب مشرقی مندوستان ۵ جنوب مغربی مهندوستان اور ۲ محیدرآ باد

حسرت کی آخری رہائی ااگست۱۹۲۲ء کو ہوئی ۔ان کو برودا جیل ہے مبئی لایا گیااور رات کو بائی کلا کے ایک مکان میں رکھا گیا ۔اور۱۱ اگست کی سہ پہر کواضیں قیدیوں کی ایک گاڑی میں بٹھا کر بوری بندراسٹیشن پہنچایا گیا۔ جہاں سے وہ کانپورروانہ ہوئے تھے۔ المخضرید که حسرت صرف پہلے مسلم مجاہد آزادی ہی نہیں بلکہ بیک وقت شاعر،
نقاد، سیاست دان اور صحافت نگار بھی تھے۔ انہوں نے جنگ آزادی میں صرف حصہ ہی نہیں
لیا بلکہ عوام کوآزادی کی صبح بھی دکھائی۔ انہوں نے اردوادب میں جدید غزل کوفروغ دینے
میں بھی کوئی کسر باقی نہیں رکھی۔ اسی لیے ان کو' رئیس المتغز لین' کے نام سے بھی یاد کیا جاتا
ہے۔ حسرت نے اردوغزل کو اپنا کھویا ہوا مقام واپس دلوایا۔ جو بہت مشکل ترین کام
تھا۔ یہاں حسرت کی سیاسی اور زندانی زندگی کومفصل بیان کرناممکن تو نہیں ،کین میں نے
سرسری طور پر اپنے مضمون کے ساتھ انصاف کرنے کی کوشش کی ہے۔ اس طرح سے یہاں
مرسری طور پر اپنے مضمون کے ساتھ انصاف کرنے کی کوشش کی ہے۔ اس طرح سے یہاں
سے کہنا ہے جانہ ہوگا کہ حسرت کے ذکر کے بنانہ صرف آزاد کی ہندگی تاریخ نامکمل ہے بلکہ ان
سے کہنا ہے جانہ ہوگا کہ حسرت کے ذکر کے بنانہ صرف آزاد کی ہندگی تاریخ نامکمل ہے بلکہ ان

# THE MIND AND THOUGHT OF KHALIL GIBRAN Philosophical review of his literary works

Sunil Dutt Research Scholar, Kurukshetra University Kurukshetra duttsunil92@gmail.com

### Introduction

In speaking about work to the people of Orphalese, Gibran's Prophet, Al-mustafa, says, "Work is love made visible." It is only fair to Gibran, therefore, that we should treat his literary works, eight in Arabic and an equal number in English, as various manifestations of this love. Had Gibran been primarily a thinker, a student addressing himself to the study of his philosophy would probably have been able to establish a Gibranian system of thought and a welldefined theory of love. But Gibran was primarily a poet and a mystic in whom thought, as in every good poet and good mystic, is a state of being rather than a state of mind. A student of Gibran's philosophy, therefore, finds himself more concerned not with his ideas but with his disposition; not with his theory of love but with Gibran the lover. That Gibran had started his literary career as a Lebanese emigrant in twentieth-century America, passionately yearning for his homeland, may, perhaps give a basic clue to his disposition and intellectual framework.

To be an emigrant is to be an alien. But to be an emigrant mystical poet is to be thrice alienated. To geographical alienation is added estrangement from both conventional human society at large, and also the whole world of spatio-temporal existence. Therefore such a poet is gripped by a triple longing: a longing for the country of his birth, for a utopian human society of the imagination in which he can feel at home, and for a higher world of metaphysical truth. This triple longing provided Gibran with the basis for his artistic creativity. Its

development from one stage of his work to another is only a variation in emphasis and not in kind; three strings of his harp are always to be detected and towards the end of his life they achieve almost perfect harmony in his master-piece, The Prophet, where the home country of the prophet Almustafa, the utopian state of human existence and the metaphysical world of higher truth become one and the same.

## Literary Works and Philosophy of Khalil Gibran

To The Prophet as well as to the rest of Gibran's works, Music can be considered as a prelude. Published eleven years after Gibran's emigration to Boston as a youth of eleven, this essay of about thirteen pages marks the author's debut into the world of letters. Though entitled Music, this booklet is more of a schoolboy's prosaic ode to music than an objective dissertation on it. As such, it tells us more about Gibran, the emotional boy, than about his subject. The Gibran it reveals is a flowery sentimentalist who, saturated with a vague nostalgic sadness, sees in music a floating sister-spirit, an ethereal embodiment of all that a nostalgic heart is not and yet yearns to be.

Between Music of 1905 and The Prophet of 1923, Gibran's writings as well as his thought seem to have passed through two stages: the youthful period of his early Arabic works, Nymphs of the Valley, Spirits Rebellious, Broken Wings and A Tear and a Smile, published between 1907 and 1914, and the relatively more mature stage of Processions, The Tempests, The Madman, his first work in English, and The Forerunner, his second, all leading up to The Prophet. It is only natural that in his youthful stage Gibran's longing in Chinatown, Boston, where he first settled, for Lebanon, the country of the first impressionable years of his life, should dominate the two other strings in his harp. Nymphs of the Valley is a collection of three short stories; Spirits Rebellious consists of another four, while Broken Wings can easily pass for a long short story. Overlooking names and dates, the three books can safely be considered as one volume of eight collected short stories that are similar in both style and conception, even to the point of redundancy; in all of them Lebanon, as the unique land of mystic natural beauty, provides the setting. The different heroes, though their names and situations vary from story to story, are in essence one and the same. They are unmistakably Khalil Gibran the youth himself, who at times does not even bother to conceal his identity, speaking in the first person singular in Broken Wings and as Khalil in "Khalil the Heretic" of Spirits Rebellious. This first-person hero is typically to be found challenging pretenders to the possession of the body and soul of his beloved Lebanon. These pretenders in the nineteenth and early twentieth century are, in Gibran's reckoning, the feudal lords of Lebanese aristocracy and the church order. The stories are therefore almost invariably woven in such a way as to bring Gibran the hero, or a Gibran-modelled hero, into direct conflict with representatives of one or another of those groups.

In Broken Wings, Gibran the youth and Salma Karameh fall in love. But the local archbishop frustrates their love by forcibly marrying Salma to his nephew. Thus Gibran finds the opportunity, whilst singing his love of the virgin beauty of Lebanon, to pour out his anger on the church and its hierarchy. In Spirits Rebellious, Khalil the heretic is expelled from a monastery in Mount Lebanon into a raging winter blizzard, because he was too Christian to be tolerated by the abbot and his fellow monks. Rescued at the last moment by a widow and her beautiful daughter in a Lebanese hamlet and secretly given refuge in their cottage, he soon makes the mother an admirer of his ideals of a primitive anticlerical Christianity and the daughter a disciple and a devoted lover. When he is discovered and captured by the local feudal lord and brought to trial before him as a heretic and an outlaw, he stands among the multitudes of humble Lebanese villagers and tenants and speaks like a Christ at his second coming. Won over by his defence, which he turns into an offensive against the allied despotism of the church and the feudal system, the simple and poverty-stricken villagers rally round him. As a consequence the local lord commits suicide, the priest takes to flight, Khalil marries the daughter of his rescuer, and the whole village lives ever afterwards in a blissful state of natural piety, amity and justice.

It is easy to label Gibran in this early stage of his career as a social reformer and a rebel, as he was indeed labelled by many students of his works in the Arab world. His heroes, whose main weapons are their eloquent tongues, are always engaged in struggles that are of a social nature. There are almost invariably three factors here: innocent romantic love, frustrated by a society that subjugates love to worldly selfish interests, a church order that claims wealth, power and absolute authority in the name of Christ but is in fact utterly antichrist, and a ruthlessly inhuman feudal system. However, in spite of the apparent climate of social revolt in his stories Gibran remains far from deserving the title of social reformer.

To be a reformer in revolt against something is to be in possession of a positive alternative. But nowhere do Gibran's heroes strike us as having any real alternative. The alternatives, if any, are nothing but the negation of what the heroes revolt against. Thus their alternative for a corrupt love is no corrupt love, the sort of utopian love that we are made to see in Broken Wings; the alternative for a feudal system is no feudal system, or the kind of systemless society we end up with in Spirits Rebellious; and the alternative for a Christless church is a Christ without any kind of church, a madman in the kind of role in which John has found himself. Not being in possession of an alternative, a social reformer in revolt is instantly transformed from a hero into a social misfit. Thus Gibran's heroes have invariably been heretics, madmen, wanderers, and even prophets and Gods. As such they all represent Gibran the emigrant misfit in Chinatown, Boston, drawn in his imagination and longing to Lebanon, his childhood's fairyland, who is not so much concerned with the ills that corrupt its society as with the corrupt society that defiles its beauty. What kind of Lebanon Gibran has in mind becomes clearer in a relatively late essay in Arabic, in which his ideal of Lebanon and that of the antagonists whom he portrays in his stories are set against one another.

The best that Gibran the rebel could tell those corrupters of Lebanese society in this essay entitled "You Have Your Lebanon and I have Mine" is not how to make Lebanon a better society, but how beautiful is Lebanon without any society at all. He writes: "You have your Lebanon and its problems, and I have my Lebanon and its beauty. You have your Lebanon with all that it has of various interests and concerns, while I have my Lebanon with all that it has of aspirations and dreams ... Your Lebanon is a political riddle that time attempts to resolve, while my Lebanon is hills rising in awe and majesty towards

the blue sky ... Your Lebanon is ports, industry and commerce, while my Lebanon is a far removed idea, a burning emotion, and an ethereal word whispered by earth into the ear of heaven ... Your Lebanon is religious sects and parties, while my Lebanon is youngsters climbing rocks, running with rivulets and playing ball in open squares. Your Lebanon is speeches, lectures and discussions, while my Lebanon is songs of nightingales, swaying branches of oak and poplar, and echoes of shepherd flutes reverberating in caves and grottoes."

When Gibran's homeland, the object of his longing, was Lebanon, his anger was directed against those who in his view had defiled its beauty. But now that his homeland had gradually assumed a metaphysical Platonic meaning, his attack was no longer centred on local clergy, church dogma, feudalism and the other corrupting influences in Lebanon, but rather on the shamefully defiled image that man, the emigrant in the world of physical existence, has made of the world of God, his original homeland. Not only Lebanese society, but rather human society at large has become the main target of Gibran's disgust and bitterness throughout the second stage of his career. This kind of disgust constitutes the central theme in Gibran's long Arabic poem Processions of 1919 and his book of collected Arabic essays The Tempests of 1920, his last work in Arabic, as well as in his first two works in English, The Madman of 1918, and The Forerunner of 1920, both of which are collected parables and prose poems.

The hero in Gibran's poetico-fictional title-piece in The Tempests, Youssof al-Fakhry in his cottage among the forbidding mountains, becomes a mystery to the awe-stricken neighbourhood. Only to Gibran the narrator, seeking refuge in the cottage one stormy evening, does he reveal the secret of his heroic silence and seclusion. "It is a certain awakening in the uttermost depth of the soul," he says, "a certain idea which takes a man's conscience by surprise at a moment of forgetfulness, and opens his vision whereby he sees life ... projected like a tower of light between earth and infinity."

Looking at the rest of men from the tower of life, from his giant God-self which he has so recognized at a rare moment of awakening, Youssof al-Fakhry sees them in their forgetful day-to-day earthly existence, at the bottom of the tower. In their placid unwillingness to lift their eyes to what is divine in their natures, they appear to him as disgusting pigmies, hypocrites and cowards. "I have deserted people", he explains to his guest, "because I have found myself a wheel turning right among wheels invariably turning left." "No, my brother," he adds, "I have not sought seclusion for prayer or hermitic practices. Rather have I sought it in escape from people and their laws, teachings and customs, from their ideas, noises and wailings. I have sought seclusion so as not to see the faces of men selling their souls to buy with the price thereof what is below their souls in value and honour."

In "The Grave-Digger", another poetico-fictional piece in The Tempests, these men who have sold their souls, and who constitute in Gibran's reckoning the rest of human society, are dismissed as dead, though in the words of the hero, modelled in the lines of Youssof alFakhry, "finding none to bury them, they remain on the face of the earth in stinking disintegration". 2 The hero's advice to Gibran the narrator is that for a man who has awakened to his giant God-self the best service he can render society is digging graves. "From that hour up to the present", Gibran concludes, "I have been digging graves and burying the dead, but the dead are many and I am alone with nobody to help me."

Gibran's belief in the unity of life, which has hitherto made only intermittent and at times confused appearances in his writings, has now become, with all its implications with regard to human life and conduct, the prevailing theme of the rest of his works. If life is one and infinite, then man is the infinite in embryo, just as a seed is in itself the whole tree in embryo. "Every seed", says Gibran in one of his later works, "is a longing." 1 This longing is presumably the longing of the tree in the seed for self-fulfilment in the actual tree that it had previously been. Every seed therefore bears within itself the longing, the self-fulfilment and the means by which this can be achieved. To transfer the analogy to man is to say that every man as a conscious being is a divine seed; is life absolute and infinite in embryo. Every man, therefore, according to Gibran, is a longing: the longing of the divine in man for man the divine whom he had previously been. But, to quote Gibran again, "No longing remains unfulfilled."

Therefore every man is destined for Godhood. Like the seed, he bears within him the longing, the fulfilment which is God, and the road leading to this fulfilment. It is in this context that Gibran declares in The Forerunner, "You are your own forerunner, and the towers you have built are but the foundations of your giant self."

Stripped of its poetical trappings, Gibran's teaching in The Prophet is found to rest on the single idea that life is one and infinite. As a living being, man in his temporal existence is only a shadow of his real self. To be one's real self is to be one with the infinite to which man is inseparably related. Self-realization, therefore, lies in going out of one's spatio-temporal dimensions, so that the self is broadened to the extent of including everyone and all things. Consequently man's only path in self-realization, to his greater self, lies in love. Hence love is the theme of the opening sermon of Almustafa to the people of Orphalese. No man can say "I" truly without meaning the totality of things apart from which he cannot be or be conceived. Still less can one love oneself truly without loving everyone and all things. So love is at once an emancipation and a crucifixion: an emancipation because it releases man from his narrow confinement and brings him to that stage of broader self-consciousness whereby he feels one with the infinite, with God; a crucifixion because to grow into the broader self is to shatter the smaller self which was the seed and confinement. Thus true self-assertion is bound to be a self-negation. "For even as love crowns you", says Almustafa to his hearers, "so shall he crucify you. Even as he is for your growth so is he for your pruning."

Gibran, who throughout his career was a poet of alienation and longing, strikes us in The Prophet and in Jesus the Son of Man, Almustafa's duplicate, as having arrived at his long-cherished state of intellectual rest and spiritual fulfilment. Almustafa and Christ, who in Gibran's reckoning are earth-born Gods, reveal human destiny as being man's gradual ascent through love and spiritual sublimation towards ultimate reunion with God, the absolute and the infinite. It is possible that Gibran began to have second thoughts about the philosophy of his prophet towards the end of his life. Otherwise why is it that instead of one earth God, one human destiny, he now presents us with three who apparently are in disagreement?

Shortly after Jesus the Son of Man, Gibran, who had for some time been fighting a chronic illness, came to realize that the fates were not on his side. Like Almustafa, he must have seen his ship coming in the mist to take him to the isle of his birth and in the lonely journey towards death, armed as he was with the mystic convictions of Almustafa, he must have often stopped to examine the implications of his philosophy.

In his farewell address to the people of Orphalese, Almustafa saw his departure as "A little while, a moment of rest upon the wind". But what of this endless cycle of births and rebirths? If man's ultimate destiny as a finite being is to unite with the infinite, then that destiny is a virtual impossibility. For the road to the infinite is infinite, and man's quest as a traveller through reincarnation is bound to be endless and fruitless.

### Conclusion

Thus Gibran concludes his life-long alienation. His thought in the twilight of his days seems to have swung back to his youth where it first started. It is a complete cycle, in conformity, though perhaps unconsciously, with his idea of reincarnation. The tenacious cedar tree which was Gibran the Prophet went back again to the seed that it was: to love, human and frail-"Perchance to wake to the dawn of another world.

## **Refrences:**

A/-Majm,u'ah al-Kdmilah li Mu'allafdt Gibrdn Khalil Gibrdn, Beirut 1949-50

Sand and Foam, New York 1926 The Prophet, New York 1923 The Forerunner, New York 1920 Jesus the Son of Man, New York 1928 The Earth Gods, New York 1931 1 The Prophet, P. 33.